
Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

60 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

MENJEMBATANI PERBEDAAN AGAMA MELALUI 

PENDIDIKAN : STUDI TENTANG GURU KRISTEN 

YANG MENGAJAR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM  

DI SULAWESI UTARA 

  
Faradila Hasan 

 

 

 

 

 

Abstrak 

 
Penelitian ini bertujuan untuk menyelidiki fenomena guru Kristen yang mengajarkan 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah-sekolah di Sulawesi Utara, di mana Muslim 

merupakan minoritas. Melalui wawancara, observasi, dan keterlibatan masyarakat, kami 

mengeksplorasi praktik pendidikan yang unik ini dari berbagai perspektif: alasan di balik 

penugasan guru-guru Kristen untuk mengajar studi Islam, metode dan materi pengajaran 

mereka, pengalaman siswa dan orang tua, dan bagaimana praktik ini mempengaruhi 

pemahaman dan toleransi beragama siswa. Penelitian ini memberikan wawasan tentang 

bagaimana masyarakat Indonesia yang beragam mengadaptasi kebijakan pendidikan untuk 

membangun pemahaman dan rasa hormat antar agama. Data dikumpulkan melalui observasi 

partisipatif di kelas PAI. Penelitian kami dilakukan di dua sekolah (satu sekolah negeri dan 

satu sekolah swasta Kristen) di Sulawesi Utara, di mana Pendidikan Agama Islam diajarkan 

secara unik oleh guru-guru Kristen. Kemudian dilakukan wawancara mendalam dengan 

kepala sekolah, guru, siswa, orang tua, dan tokoh masyarakat, serta studi dokumentasi. 

Analisis data mengikuti model Miles dan Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penugasan guru 

Kristen dilatarbelakangi ketiadaan guru PAI yang berkualifikasi. Ditemukan adanya 

kesenjangan konten dan metode pembelajaran dengan standar nasional, serta dampak yang 

belum optimal bagi pencapaian kompetensi keagamaan siswa, meskipun mereka 

menunjukkan toleransi beragama yang baik. Fenomena ini mencerminkan urgensi kebijakan 

afirmatif untuk pemerataan guru PAI yang kompeten, pengembangan model pembelajaran 

agama yang inklusif, serta tata kelola pendidikan agama yang kolaboratif dalam konteks 

keragaman. Penelitian ini berkontribusi pada diskursus pendidikan agama di masyarakat 

multikultural dan memberikan rekomendasi kebijakan untuk menjembatani keberagaman 

dalam mewujudkan tujuan pendidikan nasional.  

 
Keywords: Pendidikan Agama Islam, Guru Kristen, Minoritas Muslim, Kebijakan Pendidikan, 

Keragaman Agama 

 

Abstract 

 
This research aims to investigate the phenomenon of Christian teachers teaching Islamic 

Religious Education (PAI) in schools across North Sulawesi, where Muslims are a minority. 

Through interviews, observations, and community engagement, we explore this unique 

educational practice from multiple perspectives: the rationale behind assigning Christian 

Institut Agama Islam Negeri Manado

Jalan S.H. Sarundajang, Malendeng, Kec. Paal Dua, Kota Manado, Sulawesi Utara 

Email: faradila.hasan@iain-manado.ac.id



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  61 
 

teachers to teach Islamic studies, their teaching methods and materials, the experiences of 

students and parents, and how this practice influences students' religious understanding and 

tolerance. This research provides insights into how diverse Indonesian communities adapt 

educational policies to build interfaith understanding and respect. Data was collected through 

participatory observation in PAI classrooms. Our research was conducted in two schools (one 

public school and one Christian private school) in North Sulawesi, where Islamic Religious 

Education is uniquely taught by Christian teachers. In-depth interviews were conducted with 

school principals, teachers, students, parents, and community leaders, along with 

documentary studies. Data analysis followed the Miles and Huberman model, which includes 

data reduction, data presentation, and conclusion drawing. The findings reveal that the 

assignment of Christian teachers was necessitated by the absence of qualified PAI teachers. 

Gaps were identified between the content and teaching methods compared to national 

standards, as well as suboptimal impacts on students' religious competency achievement, 

although they demonstrated good religious tolerance. This phenomenon reflects the urgency 

for affirmative policies to ensure equitable distribution of competent PAI teachers, 

development of inclusive religious learning models, and collaborative religious education 

governance in diverse contexts. This research contributes to the discourse on religious 

education in multicultural societies and provides policy recommendations for bridging 

diversity in achieving national educational objectives. 

 
Keywords: Islamic Religious Education, Christian Teachers, Muslim Minorities, Education Policy, 

Religious Diversity 
 

Pendahuluan 

Indonesia, sebagai negara kepulauan terbesar di dunia, merupakan bukti 

keberagaman agama dan budaya. Dengan populasi lebih dari 270 juta orang, negara ini adalah 

rumah bagi populasi Muslim terbesar di dunia, di samping komunitas Kristen, Katolik, Hindu, 

Buddha, Konghucu dan agama lainnya (Hefner, 2000, 2018, 2021). Keberagaman ini 

diabadikan dalam ideologi nasional Pancasila, yang menekankan kepercayaan pada Tuhan 

Yang Maha Esa sambil menghormati pluralisme agama (Anwar, 2021; Chia, 2022). Namun, 

penerapan kerangka ideologis ini di bidang pendidikan menghadapi tantangan unik, terutama 

di wilayah dimana demografi agama menyimpang dari norma nasional. 

Konstitusi Indonesia dan undang-undang terkait, termasuk Pasal 12 ayat (1) huruf (a) 

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, menjamin hak 

setiap siswa untuk menerima pendidikan agama sesuai dengan keyakinan mereka, yang 

diajarkan oleh pendidik dari agama yang sama (Rosyada & Nata, 2020; Sujatmoko, 2010). 

Kerangka hukum ini mencerminkan komitmen Indonesia untuk memelihara identitas agama 

dan persatuan nasional. Namun, kenyataan di lapangan seringkali berbeda dari ideal ini, 

terutama di daerah di mana kelompok agama tertentu merupakan minoritas. 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

62 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

Contoh mencolok dari perbedaan ini dapat ditemukan di Provinsi Sulawesi Utara, di 

mana situasi pendidikan agama sering kali tidak sesuai dengan Pasal 12 ayat (1) huruf (a) 

Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003. Di wilayah ini, terdapat sekolah-sekolah, yang 

namanya disamarkan, di mana guru Kristen seringkali dihadapkan pada tugas yang tidak 

biasa, yaitu memberikan pendidikan agama Islam kepada siswa Muslim yang merupakan 

minoritas di sekolah tersebut. 

Keberadaan fenomena ini menimbulkan sejumlah pertanyaan kritis mengenai 

berbagai aspek pendidikan agama. Pertama, ada kekhawatiran mengenai kualitas pendidikan 

agama yang diberikan. Apakah guru-guru yang bukan berasal dari latar belakang agama yang 

sama dengan siswa mampu memberikan pengajaran yang mendalam dan sesuai dengan 

keyakinan agama siswa? Kedua, pelestarian hak konstitusi siswa menjadi isu penting. Apakah 

hak siswa untuk menerima pendidikan agama yang sesuai dengan keyakinan mereka tetap 

terjamin dalam situasi ini? Terakhir, fenomena ini memiliki implikasi yang lebih luas untuk 

toleransi agama dan pemahaman antaragama di Indonesia. Bagaimana pengalaman siswa dan 

guru dalam konteks ini mempengaruhi sikap mereka terhadap keberagaman agama dan 

kerjasama antar agama dalam masyarakat yang lebih luas? 

Pertanyaan-pertanyaan ini memerlukan perhatian dan penelitian lebih lanjut untuk 

memastikan bahwa kebijakan pendidikan agama dapat diterapkan dengan adil dan efektif, 

sambil mempromosikan toleransi dan pemahaman yang lebih baik di tengah keberagaman. 

Literatur yang ada tentang pendidikan agama di Indonesia sebagian besar berfokus pada 

kebijakan tingkat nasional dan penerapannya di pusat kota besar atau daerah dengan 

mayoritas Muslim (Idrus, 2014; Jackson & Parker, 2008; Listia & Gogali, 2007; Mariana & 

Helmi, 2022; Nurwanto & Cusack, 2017; Raihani, 2018; Saifuddin, 2015). Penelitian telah 

mengeksplorasi peran pendidikan agama dalam membentuk identitas nasional (Andersland, 

2019; Idris et al., 2012; Schnabel & Hjerm, 2014; Zambeta, 2000), mempromosikan toleransi 

(Fuhr, 1996; Hansen, 2013; Mamlok, 2023; Prior et al., 2001), dan menavigasi hubungan 

kompleks antara negara dan agama di bidang pendidikan (Fraser, 2016; Kühle et al., 2018; 

Ladeur, 2008; Sacerdote & Glaeser, 2001). Namun, terdapat kesenjangan yang mencolok 

dalam penelitian mengenai tantangan unik yang dihadapi oleh siswa minoritas agama dalam 

mengakses pendidikan agama yang sesuai, terutama di daerah yang mayoritas masyarakatnya 

non-Muslim. 

Studi terbaru di bidang ini telah menyoroti ketegangan antara komitmen konstitusi 

Indonesia terhadap pendidikan agama dan realitas praktis penerapannya dalam masyarakat 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  63 
 

yang beragam. Para peneliti seperti Bader (2003), Barnes dan Davis (2015) dan Nord (2014) 

telah mencatat perdebatan yang sedang berlangsung seputar peran pendidikan agama di 

sekolah umum dan tantangan dalam menjaga netralitas sambil menghormati keberagaman 

agama. Penelitian terbaru juga mulai mengeksplorasi pengalaman siswa minoritas agama 

dalam mengakses pendidikan agama yang sesuai (Agbaria & Obeid Shehadeh, 2022; Daddow 

et al., 2021; Raihani, 2015; Rukiyanto et al., 2024). Namun, studi-studi ini sebagian besar 

fokus pada daerah perkotaan atau wilayah dengan populasi Muslim yang signifikan. 

Penelitian ini mengisi kesenjangan signifikan dalam literatur dengan meneliti 

fenomena guru Kristen yang memberikan pendidikan Islam di wilayah yang mayoritas 

Kristen. Sementara studi sebelumnya telah menyentuh tantangan dalam menerapkan 

kebijakan pendidikan agama di lingkungan yang beragam, kasus khusus guru non-Muslim 

yang mengadakan kelas pendidikan Islam untuk siswa Muslim minoritas masih sebagian 

besar belum dieksplorasi. Kesenjangan ini sangat signifikan mengingat implikasi potensial 

untuk hak agama siswa, kualitas pendidikan, dan hubungan antaragama. 

Keunikan penelitian ini terletak pada fokusnya pada konteks pendidikan unik yang 

menantang pemahaman konvensional tentang pendidikan agama di Indonesia. Dengan 

mengeksplorasi praktik di Sekolah A dan Sekolah B (nama sekolah disamarkan), studi ini 

memberikan wawasan tentang bagaimana kebijakan nasional dinegosiasikan dan diadaptasi 

dalam konteks lokal dimana sumber daya dan demografi menghadapi tantangan signifikan 

dalam penerapannya. Selain itu, penelitian ini menawarkan perspektif baru tentang peran 

pendidik dalam menavigasi batas-batas agama dan mempromosikan pemahaman antar agama 

dalam pengaturan pendidikan. 

Pentingnya manuskrip ini bersifat multifaset. Pertama, ia berkontribusi pada 

diskursus yang sedang berlangsung tentang pendidikan agama dalam masyarakat pluralistik, 

menawarkan bukti empiris tentang tantangan dan adaptasi yang terjadi di tingkat lokal. 

Kedua, ia memberikan wawasan berharga bagi pembuat kebijakan dan administrator 

pendidikan yang berurusan dengan penerapan kebijakan pendidikan agama dalam konteks 

yang beragam. Ketiga, ia mengungkap pengalaman siswa minoritas agama dalam mengakses 

pendidikan yang menghormati hak konstitusi dan identitas agama mereka. Akhirnya, 

penelitian ini memiliki implikasi yang lebih luas untuk memahami bagaimana keberagaman 

agama dinegosiasikan dalam pengaturan pendidikan, berpotensi memberi informasi tentang 

pendekatan untuk mempromosikan toleransi dan dialog antaragama di masyarakat pluralistik 

lainnya. 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

64 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana guru Kristen mengajarkan 

Pendidikan Agama Islam di sekolah-sekolah di Sulawesi Utara, di mana siswa Muslim 

merupakan minoritas, dengan fokus pada implikasinya terhadap kualitas pendidikan, hak 

beragama siswa, dan hubungan antar agama. Melalui penelitian kami, kami berusaha untuk 

mengeksplorasi alasan di balik penugasan guru Kristen untuk mengajar studi Islam di 

sekolah-sekolah ini.  

Penelitian ini berada dalam konteks yang lebih luas dari upaya Indonesia untuk 

menyeimbangkan identitas agama dengan persatuan nasional. Seperti yang dicatat oleh 

Ambarita dan Ririhena (2022) dan Salihin (2021), pendekatan Indonesia dalam mengelola 

keberagaman agama telah ditandai oleh akomodasi dan regulasi, dengan pendidikan 

memainkan peran penting dalam upaya penyeimbangan ini. Fenomena yang diamati di 

Provinsi Sulawesi Utara merupakan manifestasi unik dari ketegangan yang lebih luas ini, 

menawarkan wawasan berharga tentang tantangan dan peluang yang dihadapi oleh komitmen 

Indonesia terhadap pendidikan agama dan pluralisme. 

Lebih lanjut, studi ini berkontribusi pada kumpulan literatur yang berkembang 

tentang pendidikan agama di masyarakat plural. Sementara peneliti seperti (Gordon & 

Arnstein, 2017; Halafoff et al., 2018) telah mengeksplorasi model-model pendidikan agama 

yang mempromosikan pemahaman antar agama dalam konteks Barat, penelitian ini 

menawarkan perspektif dari negara dengan mayoritas Muslim non-Barat yang menghadapi 

isu serupa dalam kerangka budaya dan hukum yang berbeda. 

 

Metode 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus (Creswell, 

2012; Fitrah & Luthfiyah, 2018; Yusanto, 2020) untuk menyelidiki fenomena guru Kristen 

yang mengajar PAI di wilayah minoritas Muslim di Provinsi Sulawesi Utara, Indonesia. Demi 

alasan privasi dan etika, nama-nama sekolah dalam penelitian ini telah dianonimkan (hal ini 

juga diminta oleh pihak sekolah). Kami menyebutnya sebagai Sekolah A (sekolah negeri) dan 

Sekolah B (sekolah swasta Kristen) untuk melindungi identitas lembaga, siswa, guru, dan 

masyarakat yang terlibat. Kedua sekolah tersebut berlokasi di Sulawesi Utara dan dipilih 

untuk penelitian ini karena pendekatan mereka yang unik terhadap pendidikan agama. Secara 

khusus, sekolah-sekolah ini menggambarkan situasi yang khas di mana guru-guru Kristen 

mengajarkan PAI kepada siswa Muslim. Penelitian ini dilakukan selama periode tiga bulan, 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  65 
 

dari Maret hingga Mei 2024, yang memungkinkan pengamatan mendalam sepanjang paruh 

pertama semester. Anonimisasi nama-nama sekolah mengikuti protokol etika penelitian 

standar, yang memastikan bahwa meskipun temuan-temuan tersebut dapat berkontribusi pada 

wacana pendidikan yang lebih luas, privasi dan keamanan semua partisipan tetap terlindungi. 

Data dikumpulkan melalui berbagai metode untuk memastikan triangulasi (Moon, 

2019). Observasi (Cooper et al., 2004) partisipatif dilakukan di kelas PAI di kedua sekolah, 

memungkinkan peneliti untuk mengamati secara langsung proses pembelajaran dan interaksi 

antar siswa serta antara siswa dan guru. Wawancara (Azad et al., 2021; Della Porta, 2014; 

Osborne & Grant-Smith, 2021) terencana tidak terstruktur dilakukan dengan kepala sekolah, 

guru PAI, siswa Muslim, rekan guru mata pelajaran lain, dan orang tua siswa. Teknik 

snowball sampling (Etikan, 2016; Naderifar et al., 2017) digunakan untuk mengidentifikasi 

informan tambahan. Dokumentasi (Husson et al., 2022; Loh et al., 2001), termasuk catatan 

sekolah, data siswa, dan dokumen kebijakan, juga dikumpulkan sebagai data sekunder. 

Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menggunakan triangulasi sumber 

dan teknik. Triangulasi sumber melibatkan pemeriksaan silang informasi dari berbagai 

informan, sementara triangulasi teknik membandingkan data yang dikumpulkan melalui 

berbagai metode (wawancara, observasi, dan dokumentasi). Analisis data mengikuti model 

Miles dan Huberman (1994), yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. Proses ini memungkinkan peneliti untuk mengorganisir data yang kompleks, 

mengidentifikasi tema-tema kunci, dan mengembangkan pemahaman yang mendalam 

tentang fenomena yang diteliti. 

Penelitian ini memberikan perhatian khusus pada etika penelitian, dengan 

memperoleh persetujuan yang tepat dari pihak sekolah, menjaga identitas sekolah dan 

menjaga kerahasiaan informan. Keterbatasan penelitian, seperti fokus pada hanya dua sekolah 

di satu wilayah geografis. Namun, studi kasus mendalam ini bertujuan untuk memberikan 

wawasan berharga tentang implementasi kebijakan pendidikan agama di tingkat lokal dan 

implikasinya terhadap hubungan antaragama di Indonesia. 

 

Landasan Teori 

Penelitian ini didasari oleh tiga landasan teori utama. Pertama, teori konstruktivisme 

sosial Vygotsky (1997) dan Lombardo & Kantola (2021) yang menekankan bahwa 

pembelajaran merupakan proses sosial di mana siswa mengkonstruksi pengetahuan melalui 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

66 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

interaksi dengan lingkungan dan orang lain. Dalam konteks pendidikan agama, teori ini 

menyoroti pentingnya peran guru sebagai fasilitator yang membantu siswa mencapai zona 

perkembangan proksimal (zone of proximal development) dalam memahami dan 

menginternalisasi nilai-nilai agama. Guru agama tidak hanya berperan sebagai penyampai 

pengetahuan, tetapi juga sebagai model dan pembimbing yang membantu siswa 

mengkonstruksi pemahaman agama yang bermakna dan kontekstual. 

Kedua, penelitian ini menggunakan teori disonansi kognitif yang dikembangkan oleh 

Festinger dalam beberapa publikasinya (1954, 1957), Festinger et al., (1956), Festinger & 

Carlsmith (1959) dan Nikula et al. (2023). Teori ini menjelaskan bahwa ketika seseorang 

menghadapi dua atau lebih kognisi yang bertentangan, mereka akan mengalami 

ketidaknyamanan psikologis yang memotivasi mereka untuk mengurangi disonansi tersebut. 

Dalam konteks pembelajaran PAI oleh guru non-Muslim, siswa mungkin mengalami 

disonansi antara keyakinan agama mereka dengan latar belakang agama guru yang mengajar, 

yang dapat mempengaruhi proses pembelajaran dan internalisasi nilai-nilai agama. 

Ketiga, penelitian ini juga menggunakan teori keadilan distributif yang dikemukakan 

oleh Bian (2020) dan Gilead (2019, 2023), yang menekankan pentingnya distribusi sumber 

daya yang adil dalam pelayanan publik, termasuk pendidikan. Teori ini relevan untuk 

menganalisis bagaimana kebijakan pendidikan agama diterapkan di wilayah dengan 

demografi agama yang berbeda dari mayoritas nasional, dan bagaimana ketersediaan guru 

agama yang kompeten dapat mempengaruhi kualitas pendidikan agama yang diterima oleh 

siswa minoritas. 

 

Penelitian Terdahulu 

Beberapa penelitian terdahulu telah mengeksplorasi tema pendidikan agama dalam 

konteks masyarakat plural. Studi yang dilakukan oleh Agbaria dan Obeid Shehadeh (2022), 

Daddow et al. (2021), dan Raihani (2015) mengungkapkan bahwa siswa minoritas agama 

sering menghadapi tantangan dalam mengakses pendidikan agama yang sesuai dengan 

keyakinan mereka. Penelitian-penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun kebijakan 

pendidikan nasional menjamin hak pendidikan agama, implementasinya di tingkat lokal 

sering terkendala oleh keterbatasan sumber daya dan kompleksitas demografis. 

Ambarita dan Ririhena (2022) dan Salihin (2021) secara spesifik meneliti pendekatan 

Indonesia dalam mengelola keberagaman agama melalui sistem pendidikan. Studi mereka 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  67 
 

mengungkapkan bahwa pendekatan Indonesia ditandai dengan akomodasi dan regulasi, di 

mana pendidikan memainkan peran penting dalam menyeimbangkan identitas agama dengan 

persatuan nasional. Namun, studi-studi ini juga mengidentifikasi kesenjangan antara 

kebijakan nasional dan implementasi di tingkat lokal, terutama di wilayah dengan demografi 

agama yang berbeda dari mayoritas nasional. 

Gordon dan Arenstein (2017) serta Halafoff et al. (2018) memberikan perspektif 

komparatif dengan mengeksplorasi model-model pendidikan agama yang mempromosikan 

pemahaman antar agama dalam konteks Barat. Meskipun dilakukan dalam konteks yang 

berbeda, penelitian-penelitian ini menyoroti pentingnya pendekatan inklusif dan dialogis 

dalam pendidikan agama untuk membangun pemahaman dan penghargaan terhadap 

keragaman. Studi-studi ini juga menekankan peran krusial guru agama dalam memfasilitasi 

dialog dan pemahaman antaragama di lingkungan pendidikan yang plural. 

 

Hasil dan Diskusi 

Penelitian ini meneliti praktik guru Kristen dalam memberikan pendidikan Islam di 

dua sekolah menengah pertama di wilayah minoritas Muslim di Provinsi Sulawesi Utara, 

yaitu SMP A (sekolah negeri) dan SMP B (sekolah swasta Kristen). Hasil penelitian akan 

dibahas sesuai dengan tujuan penelitian yang telah dijelaskan pada bagian pendahuluan. 

 

1. Faktor Penyebab Penugasan Guru Kristen pada Kelas Pendidikan Islam 

Penugasan guru Kristen untuk mengajar Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMP A 

dan SMP B yang mayoritas siswanya beragama Kristen menimbulkan diskusi menarik dalam 

perspektif kebijakan pendidikan, hak asasi manusia, dan hubungan antaragama. Undang-

Undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003 pasal 12 ayat 1(a) menjamin hak 

setiap peserta didik untuk mendapatkan pendidikan agama sesuai dengan agama yang 

dianutnya dan diajarkan oleh pendidik yang seagama. Namun dalam praktiknya, pemenuhan 

hak ini masih menghadapi kendala di beberapa daerah. 

Menurut Taufik (2020), pendidikan agama di sekolah memiliki peran strategis dalam 

membentuk sikap moral dan spiritual peserta didik. Oleh karena itu, kualifikasi dan 

kompetensi guru agama menjadi faktor penting untuk memastikan kualitas pembelajaran 

agama. Jazadi menekankan pentingnya guru agama yang tidak hanya memiliki penguasaan 

materi, tetapi juga menjadi teladan dan fasilitator dalam menginternalisasi nilai-nilai agama. 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

68 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

Dalam konteks pembelajaran PAI, Kosim et al. (2023) berpendapat bahwa guru PAI 

harus memenuhi kualifikasi akademik minimal sarjana pendidikan Islam dan memiliki 

kompetensi pedagogik, kepribadian, sosial, profesional, dan kepemimpinan. Guru PAI juga 

harus mampu menciptakan pembelajaran yang mendorong siswa untuk memahami, 

menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam secara komprehensif. 

Penugasan guru Kristen untuk mengampu PAI, meskipun dilakukan untuk 

memastikan keberlangsungan pembelajaran, perlu dikaji lebih lanjut dampaknya bagi siswa. 

Menurut teori perkembangan moral Kohlberg (1971), siswa pada usia remaja berada pada 

tahap konvensional di mana mereka mulai mengidentifikasi diri dengan aturan dan ekspektasi 

masyarakat. Dalam konteks ini, keberadaan guru agama yang seiman dapat menjadi model 

dan referensi moral yang penting bagi perkembangan identitas keagamaan siswa. 

Pembelajaran agama oleh guru yang berbeda keyakinan juga berpotensi 

menimbulkan disonansi kognitif pada siswa. Festinger dalam beberapa publikasinya (1954, 

1957), Festinger et al., (1956) dan Festinger dan Carlsmith, 1959) menjelaskan bahwa 

disonansi kognitif terjadi ketika terdapat inkonsistensi antara dua kognisi atau lebih, yang 

menimbulkan ketidaknyamanan psikologis dan motivasi untuk mengurangi disonansi 

tersebut. Dalam kasus ini, siswa Muslim yang diajar PAI oleh guru Kristen mungkin 

mengalami disonansi antara materi agama yang dipelajari dengan figur otoritas yang 

menyampaikannya. 

Namun di sisi lain, fenomena ini juga dapat dilihat sebagai peluang untuk 

mengembangkan toleransi dan dialog antaragama. Pembelajaran agama yang inklusif dan 

apresiatif terhadap keragaman dapat mendorong siswa untuk menghormati perbedaan dan 

membangun hubungan yang harmonis dengan pemeluk agama lain (Baidhawy, 2013). Guru 

agama, terlepas dari latar belakang agamanya, dapat memerankan diri sebagai fasilitator yang 

mendorong sikap saling memahami dan kerja sama antarumat beragama. 

Penugasan guru Kristen untuk mengajar PAI di SMP A dan SMP B perlu disikapi 

secara bijaksana dengan mempertimbangkan berbagai aspek. Dari segi pemenuhan hak siswa 

dan kualitas pembelajaran PAI, kondisi ini tentu tidak ideal dan perlu dicarikan solusi, 

misalnya dengan mengangkat guru PAI yang berkualifikasi atau berkolaborasi dengan 

lembaga pendidikan Islam setempat. Namun di sisi lain, keberadaan guru Kristen di kelas PAI 

juga dapat menjadi momen untuk menanamkan nilai-nilai toleransi, sepanjang guru tersebut 

memiliki pemahaman dan apresiasi yang baik terhadap Islam. Dialog antara kepala sekolah, 

guru, orang tua, dan tokoh agama diperlukan untuk memastikan bahwa pembelajaran PAI 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  69 
 

tetap berjalan optimal dan hak siswa terpenuhi, dengan tetap menjunjung semangat saling 

menghormati antar umat beragama. Tabel 1 berikut merangkum faktor-faktor utama yang 

memengaruhi kondisi pendidikan yang unik ini: 

Tabel 1. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Penugasan Guru Kristen untuk Pendidikan 

Agama Islam 

Aspek Deskripsi Masalah Teori/Hukum 

Pendukung 

Implikasi 

Kerangka Hukum 

Hak siswa untuk 

menerima 

pendidikan agama 

dari guru yang 

seagama 

UU Sistem 

Pendidikan 

Nasional No. 

20/2003, Pasal 

12(1a) 

Kesenjangan antara 

persyaratan hukum 

dan implementasi 

praktis 

Kualifikasi Guru 

-Membutuhkan 

gelar pendidikan 

Islam 

- Kompetensi yang 

diperlukan 

(pedagogik, 

personal, sosial, 

profesional, 

kepemimpinan) 

Dinamika kebijakan 

pendidikan Islam di 

Indonesia (Kosim et 

al., 2023)  

Tantangan dalam 

mencari guru 

Muslim yang 

berkualitas di 

daerah minoritas 

Perkembangan 

Moral 

Dampak pada 

perkembangan 

identitas keagamaan 

siswa selama masa 

remaja 

Teori 

Perkembangan 

Moral (Kohlberg, 

1971) 

Kebutuhan akan 

guru seagama 

sebagai panutan 

moral 

Dampak Kognitif 

Potensi 

ketidaknyamanan 

psikologis saat 

belajar konten 

keagamaan dari 

guru yang berbeda 

agama 

Teori Disonansi 

Kognitif (Festinger, 

1954, 1957) 

Siswa mungkin 

mengalami konflik 

antara materi 

pembelajaran dan 

otoritas guru 

Hubungan 

Antaragama 

Peluang untuk 

mengembangkan 

toleransi dan dialog 

keagamaan 

Pendidikan agama 

berbasis 

multikultural 

(Baidhawy, 2013) 

Potensi dampak 

positif pada 

pemahaman antar 

agama 

Solusi yang 

Direkomendasikan 

- Merekrut guru 

pendidikan Islam 

yang berkualifikasi 

- Berkolaborasi 

dengan lembaga 

Islam setempat 

- Memfasilitasi 

dialog antara 

- 

Kebutuhan untuk 

menyeimbangkan 

hak pendidikan 

dengan kendala 

praktis 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

70 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

pimpinan sekolah, 

guru, orang tua, dan 

tokoh agama 

    

 

2. Evaluasi Konten dan Metode Pembelajaran PAI 

Evaluasi terhadap konten dan metode pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) 

yang diampu oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B menunjukkan adanya kesenjangan 

dengan standar kurikulum nasional. Meskipun guru tersebut mengikuti Kurikulum 2013 dan 

menggunakan buku teks PAI terbitan Kemdikbud, namun keterbatasan kompetensi guru 

berdampak pada pencapaian Kompetensi Dasar yang tidak optimal.  

Dalam Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan No. 24 Tahun 2016 tentang 

Kompetensi Inti dan Kompetensi Dasar, mata pelajaran PAI di SMP diarahkan untuk 

menghasilkan siswa yang memiliki kompetensi pada aspek spiritual, sosial, pengetahuan, dan 

keterampilan. Kompetensi tersebut meliputi pemahaman, penghayatan, dan pengamalan 

ajaran Islam secara menyeluruh. Keterbatasan penguasaan materi dan wawasan keislaman 

guru Kristen tentu menjadi kendala untuk mencapai kompetensi tersebut secara utuh. 

Metode pembelajaran yang monoton seperti membaca, merangkum, dan 

mengerjakan soal juga kurang sesuai dengan prinsip pembelajaran abad 21 yang menekankan 

pengembangan keterampilan berpikir kritis, kreatif, kolaboratif, dan komunikatif (O’Connor 

et al., 2014). Dalam konteks pembelajaran PAI, O’Connor et al., (2014) dan  Roth (1997) 

menekankan pentingnya penggunaan metode pembelajaran aktif seperti diskusi, demonstrasi, 

simulasi, studi kasus, dan proyek untuk mendorong siswa mengkonstruksi pemahaman agama 

secara mandiri dan kontekstual.  

Permintaan guru kepada siswa untuk mencari sendiri jawaban di internet atas 

pertanyaan yang tidak bisa dijawab juga perlu dievaluasi. Meskipun internet menyediakan 

beragam informasi keagamaan, namun tidak semuanya akurat dan sesuai dengan mazhab 

yang dianut. Tanpa bimbingan guru, siswa berpotensi menemukan informasi yang 

menyesatkan atau tidak sesuai dengan pemahaman mainstream (De Jong & Harper, 2005; 

Walker et al., 2004). Guru PAI idealnya menjadi fasilitator yang membantu siswa menavigasi 

sumber belajar secara kritis dan selektif. 

Menurut teori konstruktivisme Vygotsky, pembelajaran terjadi melalui interaksi 

sosial di mana guru berperan sebagai fasilitator yang membantu siswa mencapai tingkat 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  71 
 

perkembangan potensial (zone of proximal development) (Vygotsky, 1997). Dalam 

pembelajaran PAI, guru diharapkan mampu menjadi teladan, mentor, dan pembimbing yang 

mengarahkan siswa untuk mengkonstruksi pemahaman agama yang kontekstual dan aplikatif, 

bukan sekadar transfer pengetahuan.  

Konten dan metode pembelajaran PAI oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B belum 

sepenuhnya memenuhi standar kualitas yang diharapkan. Keterbatasan kompetensi guru 

berdampak pada pencapaian kompetensi siswa yang tidak optimal, sementara metode 

pembelajaran yang cenderung pasif kurang mendorong pengembangan pemahaman agama 

yang kritis dan aplikatif. Meskipun niat penugasan guru Kristen di kelas PAI adalah 

memastikan keberlangsungan pembelajaran, namun hal ini perlu diimbangi dengan upaya 

peningkatan kapasitas guru, pengayaan sumber belajar, dan pendampingan dari pihak yang 

kompeten. Kolaborasi dengan Kementerian Agama, perguruan tinggi Islam, atau organisasi 

keagamaan dapat menjadi alternatif untuk meningkatkan kualitas pembelajaran PAI di 

wilayah minoritas Muslim. 

Berdasarkan pengamatan kelas dari Bulan Maret hingga Mei 2024, kami menemukan 

pola-pola khusus dalam cara guru-guru Kristen mengajarkan PAI di kelas-kelas. Di Sekolah 

A dan B, guru menggunakan metode berbasis ceramah, dengan 70% waktu kelas dihabiskan 

untuk membaca buku teks dan menyelesaikan tugas tertulis. Siswa sering diminta untuk 

meringkas teks-teks Islam tanpa terlibat dalam diskusi yang lebih mendalam tentang makna 

atau penerapan praktisnya. Kedua sekolah menunjukkan penerapan terbatas pada prinsip-

prinsip pembelajaran aktif kurikulum, dengan penggunaan pembelajaran berbasis proyek, 

kegiatan pemecahan masalah, atau penilaian autentik yang minimal. Pengamatan terperinci 

tentang praktik pengajaran ini mengungkapkan tantangan-tantangan khusus yang dihadapi 

oleh guru-guru non-Muslim dalam memberikan pendidikan agama Islam secara efektif, di 

luar analisis teoritis. Temuan ini menunjukkan perlunya program pengembangan profesional 

yang terarah dan sistem dukungan terstruktur untuk membantu guru-guru ini menjembatani 

kesenjangan antara persyaratan kurikulum dan implementasi kelas. 

 

3. Perspektif Siswa, Orang Tua, dan Masyarakat tentang Pembelajaran PAI 

Penerimaan siswa, orang tua, dan masyarakat terhadap pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI) oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B menggambarkan adanya adaptasi 

dan kolaborasi berbagai pihak untuk memenuhi kebutuhan pendidikan agama siswa Muslim 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

72 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

di wilayah minoritas. Meskipun kondisi ini tidak ideal, namun kompromi diambil dengan 

tetap memberikan pendidikan agama tambahan di lingkungan keluarga dan masyarakat. 

Sikap siswa yang menerima pembelajaran PAI oleh guru Kristen sambil menambah 

pengetahuan agama di luar sekolah mencerminkan adanya resiliensi dan adaptasi positif. 

Menurut teori resiliensi, individu yang resilien mampu bertahan dan bangkit kembali dalam 

situasi sulit dengan memanfaatkan sumber daya internal dan eksternal yang dimiliki 

(Southwick et al., 2014). Dalam konteks ini, siswa memanfaatkan dukungan keluarga dan 

komunitas untuk melengkapi pembelajaran agama yang kurang optimal di sekolah.  

Dukungan orang tua dengan memberikan pendidikan agama tambahan di rumah 

selaras dengan konsep pendidikan holistik yang menekankan peran keluarga sebagai pendidik 

utama dan pertama (Westerhoff, 2012). Orang tua memiliki tanggung jawab untuk 

menanamkan nilai-nilai agama dan membimbing perkembangan spiritual anak. Keterlibatan 

orang tua dalam pendidikan agama juga terbukti meningkatkan hasil belajar dan moralitas 

siswa (Hendra et al., 2024). 

Sementara itu, kontribusi masyarakat dengan membantu mengajar di masjid dan 

taman pengajian menunjukkan peran komunitas sebagai mitra sekolah dalam pendidikan 

agama. Epstein dan Sanders (2002) menekankan pentingnya kemitraan sekolah, keluarga, dan 

masyarakat untuk menciptakan lingkungan belajar yang suportif bagi siswa. Kolaborasi ini 

memungkinkan berbagi sumber daya, keahlian, dan tanggung jawab untuk mendukung 

perkembangan holistik siswa. 

Harapan masyarakat akan adanya guru PAI yang kompeten di sekolah mencerminkan 

aspirasi terhadap pemenuhan hak pendidikan agama yang berkualitas. Dalam Peraturan 

Pemerintah No. 55 Tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan Pendidikan Keagamaan, guru 

agama harus memiliki kualifikasi akademik minimal sarjana dan kompetensi pedagogik, 

kepribadian, sosial, dan profesional. Ketersediaan guru agama yang berkualitas merupakan 

faktor kunci untuk memastikan pencapaian tujuan pembelajaran PAI yang optimal. 

Penerimaan dan dukungan siswa, orang tua, dan masyarakat terhadap pembelajaran 

PAI oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B perlu diapresiasi sebagai bentuk resiliensi, 

adaptasi, dan kolaborasi dalam konteks keterbatasan. Namun kondisi ini hanya solusi 

sementara dan tidak menafikan tanggung jawab pemerintah dan sekolah untuk memenuhi hak 

siswa atas pendidikan agama yang berkualitas sesuai amanat undang-undang. Pemerintah 

perlu mengambil kebijakan afirmatif untuk memastikan ketersediaan guru PAI yang 

kompeten di setiap sekolah, termasuk di wilayah minoritas Muslim. Sementara sekolah perlu 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  73 
 

proaktif menjalin kemitraan dengan keluarga dan masyarakat untuk menciptakan ekosistem 

pendidikan agama yang saling menguatkan. Dengan sinergi semua pihak, diharapkan kualitas 

pembelajaran PAI dapat terus ditingkatkan tanpa mengorbankan hak dan kebutuhan siswa. 

Tabel 2. Perspektif Pemangku Kepentingan tentang Guru Kristen yang Mengajar Pendidikan 

Agama Islam 

Pemangku 

Kepentingan 
Perspektif/Sikap Strategi Adaptasi Teori Pendukung 

Siswa 

- Menerima situasi 

sambil mencari 

pengetahuan agama 

tambahkan 

-Menunjukkan 

ketahanan dalam 

menghadapi tantangan 

pendidikan 

- Berpartisipasi dalam 

kegiatan keagamaan 

tambahan di luar 

sekolah 

-Pembelajaran mandiri 

melalui berbagai 

sumber 

Teori Ketahanan 

(Southwick et al., 

2014) 

Orang Tua 

- Memahami situasi 

sementara 

-Prihatin tentang 

kualitas pendidikan 

agama 

-Mendukung sambil 

mencari alternatif 

- Memberikan 

pendidikan agama 

tambahan di rumah 

- Terlibat dalam 

pembelajaran agama 

anak 

- Bekerja sama dengan 

sumber daya 

masyarakat 

Konsep Pendidikan 

Holistik 

(Westerhoff, 2012) 

Dampak 

Keterlibatan Orang 

Tua (Hendra et al., 

2024) 

Masyarakat 

- Aktif mendukung 

pendidikan agama siswa 

- Menyatakan harapan 

untuk guru Muslim yang 

berkualifikasi 

- Menunjukkan 

semangat kerja sama 

- Menyelenggarakan 

program pendidikan 

berbasis masjid 

- Menyediakan kelas 

mengaji 

- Berbagi keahlian 

keagamaan dengan 

sekolah 

Kemitraan 

Sekolah-Keluarga-

Masyarakat 

(Epstein & 

Sanders, 2002) 

 

Tabel 2 mengungkapkan bagaimana berbagai pemangku kepentingan (siswa, orang 

tua, dan masyarakat) mengembangkan mekanisme adaptasi yang konstruktif dalam 

menghadapi situasi di mana guru Kristen mengajar Pendidikan Agama Islam, dengan masing-

masing kelompok menunjukkan resiliensi dan kreativitas dalam memastikan 

keberlangsungan pendidikan agama yang berkualitas, yang tercermin dari strategi-strategi 

seperti pembelajaran mandiri oleh siswa, pendidikan agama tambahan dari orang tua, dan 

program-program pendidikan berbasis masjid dari masyarakat, semua ini didukung oleh 

kerangka teoritis yang relevan seperti Teori Ketahanan dan Konsep Pendidikan Holistik. 

 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

74 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

4. Dampak Praktik Pembelajaran PAI bagi Pemahaman dan Sikap Beragama Siswa 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) oleh guru Kristen di SMP A dan SMP 

B memberikan dampak yang beragam bagi pemahaman dan sikap beragama siswa Muslim. 

Secara afektif, siswa menunjukkan toleransi dan kemampuan berinteraksi yang baik dengan 

teman berbeda agama. Hal ini selaras dengan tujuan pendidikan multikultural untuk 

mengembangkan kompetensi interaksi sosial lintas budaya dan agama (Aiman et al., 2023; 

Darnela et al., 2024; Hasyda et al., 2023; Maulidiah et al., 2023; Sairazi, 2024; Salim et al., 

2023; Wahyono et al., 2022). Pengalaman berinteraksi dengan guru dan teman non-Muslim 

dalam lingkungan belajar yang plural dapat menumbuhkan sikap saling menghormati dan 

menghargai perbedaan. 

Namun dari aspek kognitif dan psikomotorik, praktik pembelajaran PAI oleh guru 

Kristen tampaknya belum optimal dalam mencapai tujuan PAI yang holistik. Pemahaman 

siswa tentang PAI cenderung terbatas dan pemahaman agamanya minim. Dalam taksonomi 

Bloom yang direvisi (Anderson & Krathwohl, 2001; Wilson, 2016), aspek kognitif mencakup 

kemampuan mengingat, memahami, mengaplikasikan, menganalisis, mengevaluasi, dan 

mencipta. Keterbatasan pemahaman siswa menunjukkan bahwa pembelajaran PAI belum 

mencapai tingkatan kognitif yang lebih tinggi. 

Sementara itu, temuan tentang siswa yang tidak bisa mengaji, tidak hafal bacaan 

shalat dan surat pendek, serta tidak bisa adzan, menunjukkan adanya kesenjangan pada aspek 

psikomotorik. Menurut taksonomi psikomotorik dari Dave (1970), keterampilan 

psikomotorik mencakup tingkatan imitasi, manipulasi, presisi, artikulasi, dan naturalisasi. 

Ketidakmampuan siswa dalam praktik ibadah dasar mengindikasikan bahwa pembelajaran 

PAI belum mengembangkan keterampilan psikomotorik secara memadai. 

Kesenjangan pencapaian tujuan pembelajaran PAI ini dapat dikaitkan dengan 

kompetensi guru yang mengajar. Menurut Fajriana dan Aliyah (2019), guru PAI harus 

memenuhi syarat substantif yaitu menguasai ilmu agama Islam dan syarat metodologis yaitu 

menguasai metode pembelajaran PAI. Guru Kristen yang mengajar PAI, meskipun berusaha 

mengikuti kurikulum dan buku teks, tetap memiliki keterbatasan dalam penguasaan substansi 

dan metodologi PAI. Hal ini berdampak pada kedalaman dan keluasan materi yang 

disampaikan serta efektivitas metode pembelajaran yang digunakan. 

Pembelajaran PAI oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B membawa dampak positif 

bagi pengembangan sikap toleransi dan kemampuan interaksi sosial siswa dalam konteks 

keberagaman. Namun praktik ini belum optimal dalam mencapai tujuan PAI secara utuh, 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  75 
 

terutama pada aspek kognitif dan psikomotorik. Keterbatasan kompetensi guru dalam 

penguasaan substansi dan metodologi PAI berkontribusi pada kesenjangan pencapaian tujuan 

pembelajaran.  

Meskipun demikian, fenomena ini perlu dilihat sebagai realitas pendidikan di wilayah 

minoritas Muslim yang memerlukan solusi kreatif dan kolaboratif. Pemerintah dan pemangku 

kepentingan pendidikan perlu merumuskan kebijakan afirmatif untuk memastikan 

ketersediaan guru PAI yang kompeten di setiap sekolah. Sementara itu, sekolah dapat 

menjalin kemitraan dengan lembaga pendidikan Islam atau organisasi keagamaan untuk 

mendapatkan dukungan dalam pengembangan kapasitas guru dan penyelenggaraan 

pendidikan agama yang berkualitas. Dengan upaya strategis dan sinergis dari berbagai pihak, 

diharapkan pembelajaran PAI dapat terlaksana secara optimal dan menghasilkan lulusan yang 

tidak hanya toleran tetapi juga memiliki pemahaman dan keterampilan agama yang mumpuni. 

 

5. Refleksi Fenomena terhadap Penerapan Kebijakan Pendidikan Nasional 

Fenomena pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) oleh guru Kristen di SMP 

A dan SMP B di Sulawesi Utara mencerminkan kompleksitas implementasi kebijakan 

pendidikan nasional dalam konteks keragaman lokal. Secara legal formal, Undang-Undang 

Sistem Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003 pasal 12 dan Peraturan Pemerintah No. 55 

Tahun 2007 pasal 4 telah mengamanatkan bahwa setiap peserta didik berhak mendapatkan 

pendidikan agama sesuai dengan agama yang dianutnya dan diajarkan oleh pendidik yang 

seagama. Namun dalam realitasnya, pemenuhan hak ini masih menghadapi tantangan di 

lapangan. 

Menurut teori kontingensi struktural, efektivitas penerapan kebijakan dipengaruhi 

oleh kesesuaian antara karakteristik kebijakan dengan kondisi lingkungan implementasinya 

(Donaldson, 1999; Taylor & Taylor, 2014). Dalam konteks pendidikan agama, ketersediaan 

sumber daya manusia yang kompeten dan memadai merupakan faktor kunci keberhasilan 

implementasi kebijakan. Ketiadaan guru PAI di wilayah minoritas Muslim seperti Sulawesi 

Utara menunjukkan adanya kesenjangan struktural yang perlu diatasi. 

Teori keadilan distributif menekankan pentingnya alokasi sumber daya yang adil dan 

merata untuk memastikan kesetaraan akses dan kualitas layanan publik (Miller, 2017). Dalam 

konteks pendidikan agama, disparitas ketersediaan guru PAI antara wilayah mayoritas dan 

minoritas Muslim mencerminkan ketimpangan distribusi sumber daya pendidikan. 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

76 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

Diperlukan kebijakan afirmatif untuk memastikan pemerataan guru PAI yang kompeten di 

seluruh wilayah, termasuk di daerah terpencil dan minoritas. 

Namun, implementasi kebijakan pendidikan agama juga perlu mempertimbangkan 

realitas keragaman sosial budaya dan agama di Indonesia. Menurut Kymlicka (1995), 

keragaman memerlukan pendekatan multikulturalisme yang mengakomodasi hak-hak 

kelompok minoritas sembari menjaga kohesi sosial. Dalam konteks pendidikan agama, 

diperlukan model pembelajaran yang inklusif dan dialogis, yang memungkinkan siswa untuk 

mempelajari agamanya sendiri sekaligus mengembangkan pemahaman dan penghargaan 

terhadap keragaman agama. 

Fenomena pembelajaran PAI oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B juga 

merefleksikan pentingnya kolaborasi berbagai pemangku kepentingan dalam pemenuhan hak 

pendidikan agama. Menurut Ansell dan Torfing (2014), tata kelola kolaboratif yang 

melibatkan pemerintah, sekolah, orang tua, dan masyarakat dapat menghasilkan solusi 

inovatif dan kontekstual untuk masalah-masalah publik yang kompleks. Dalam konteks 

pendidikan agama di wilayah minoritas, sinergi antar pemangku kepentingan dapat 

melahirkan model-model pembelajaran alternatif seperti team teaching, guru tamu, atau 

pembelajaran berbasis masyarakat. 

Sebagai penulis artikel ini, saya berpendapat bahwa fenomena pembelajaran PAI oleh 

guru Kristen di SMP A dan SMP B menunjukkan urgensi penguatan implementasi kebijakan 

pendidikan agama yang sensitif terhadap keragaman dan keadilan. Pemerintah perlu 

mengambil langkah afirmatif untuk memastikan ketersediaan guru PAI yang kompeten dan 

terdistribusi merata di seluruh wilayah. Namun, kebijakan ini juga harus diimbangi dengan 

pengembangan model pembelajaran agama yang inklusif dan dialogis, yang mengakomodasi 

hak belajar siswa sekaligus menumbuhkan sikap saling memahami dan menghormati dalam 

keragaman. 

Implementasi kebijakan pendidikan agama juga menuntut tata kelola kolaboratif 

yang melibatkan sinergi proaktif dari pemerintah, sekolah, orang tua, dan masyarakat. 

Kolaborasi ini dapat menghasilkan solusi kreatif dan kontekstual untuk menjamin pemenuhan 

hak pendidikan agama yang berkualitas bagi setiap siswa, dengan tetap menghargai 

keragaman sosial budaya dan agama di Indonesia. Dengan demikian, kebijakan pendidikan 

agama tidak hanya menjadi instrumen pemenuhan hak konstitusional, tetapi juga wahana 

penguatan toleransi dan kohesi sosial dalam keberagaman. 

 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  77 
 

Kesimpulan 

Penelitian ini mengungkap bagaimana guru Kristen mengajarkan pendidikan Islam 

di sekolah-sekolah di Sulawesi Utara yang jumlah siswa Muslimnya minoritas. Hal ini terjadi 

karena tidak cukup banyak guru Muslim yang berkualifikasi di daerah-daerah yang sebagian 

besar penduduknya beragama Kristen, sehingga sekolah-sekolah harus meminta guru-guru 

Kristen untuk mengajar mata pelajaran Islam. Meskipun para guru ini berusaha sebaik 

mungkin untuk mengikuti pedoman pengajaran, mereka kesulitan untuk mengajarkan praktik-

praktik Islam secara menyeluruh, terutama dalam hal ibadah dan doa sehari-hari. Penelitian 

ini menunjukkan temuan yang menarik - para siswa menjadi sangat menerima agama yang 

berbeda, tetapi mereka tidak sepenuhnya memahami dan mengamalkan ajaran-ajaran Islam 

dengan baik. Para orang tua dan anggota masyarakat memahami situasi yang sulit ini dan 

membantu dengan mengajarkan anak-anak mereka tentang Islam di rumah dan melalui 

kegiatan-kegiatan di masjid. Hal ini menunjukkan bagaimana keluarga-keluarga Muslim 

minoritas bekerja keras untuk menjaga pendidikan agama mereka tetap hidup meskipun 

menghadapi berbagai tantangan. Situasi ini menuntut perencanaan yang lebih baik untuk 

memastikan guru-guru Islam yang berkualifikasi tersedia di mana-mana di Indonesia 

khususnya di daerah yang penduduknya minoritas muslim. Ini juga merupakan contoh yang 

baik tentang bagaimana pendidikan dapat membantu berbagai kelompok agama saling 

memahami dengan lebih baik. Kasus unik ini menunjukkan bagaimana Indonesia berupaya 

melindungi hak setiap orang untuk mempelajari agama mereka sambil menghadapi 

tantangan-tantangan nyata dalam masyarakatnya yang beragam. 

 

Ucapan Terima Kasih 

Ucapan terima kasih kepada semua pihak yang terlibat baik sekolah yang menjadi 

lokasi penelitian maupun pimpinan kampus yang selalu memberikan dukungan sehingga 

artikel ini dapat diselesaikan dan dipublikasikan. 

 

Referensi 

Agbaria, A. K., & Obeid Shehadeh, H. (2022). “Minority within minority” or a “minority of 

two majorities”: religious education and the making of Christian identity in Israel. 

British Journal of Religious Education, 44(3), 256–270. 

Aiman, U., Sudiana, I. N., & Putrayasa, I. B. (2023). Optimizing Reading Ability Through 
the CIRC Model Assisted by Story Card Media in the Context of Multicultural 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

78 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

Education in Elementary Schools. Kawanua International Journal of Multicultural 
Studies, 4(2), 185–194. 

Ambarita, J., & Ririhena, I. (2022). Mengelola Keragaman Agama di Lembaga Pendidikan 
Tinggi Institut Agama Kristen Negeri Ambon. Dialog, 45(1), 81–98. 

Andersland, I. (2019). Religion education, religious and national identity and the purpose of 
education. 

Anderson, L. W., & Krathwohl, D. R. (2001). A taxonomy for learning, teaching, and 
assessing: A revision of Bloom’s taxonomy of educational objectives: complete 
edition. Addison Wesley Longman, Inc. 

Ansell, C., & Torfing, J. (2014). Public innovation through collaboration and design. 
Routledge. 

Anwar, K. (2021). Pancasila village, multicultural education and moderation of diversity in 
Indonesia. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 221–234. 

Azad, A., Sernbo, E., Svärd, V., Holmlund, L., & Björk Brämberg, E. (2021). Conducting in-
depth interviews via mobile phone with persons with common mental disorders and 
multimorbidity: the challenges and advantages as experienced by participants and 
researchers. International Journal of Environmental Research and Public Health, 
18(22), 11828. 

Bader, V. (2003). Religious diversity and democratic institutional pluralism. Political Theory, 

31(2), 265–294. 

Baidhawy, Z. (2013). Building harmony and peace through multiculturalist theology-based 

religious education: An alternative for contemporary Indonesia. In Peace education 

and religious plurality (pp. 1–16). Routledge. 

Barnes, L. P., & Davis, A. (2015). Religious education: Educating for diversity. Bloomsbury 

Publishing. 

Bian, X. (2020). Employment mismatch from a distributive justice perspective. European 

Journal of Training and Development. https://doi.org/10.1108/EJTD-01-2020-0012 

Chia, P. S. (2022). Pancasila and covenantal pluralism in Indonesia: A historical approach. 

Transformation, 39(2), 91–98. 

Cooper, J., Lewis, R., & Urquhart, C. (2004). Using participant or non-participant observation 

to explain information behaviour. Information Research, 4–9. 

Creswell, J. W. (2012). Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed. 

Pustaka Belajar. 

Daddow, A., Cronshaw, D., Daddow, N., & Sandy, R. (2021). Strengthening inter-cultural 

literacy and minority voices through narratives of healthy religious pluralism in 

higher education. International Journal of Inclusive Education, 25(10), 1174–1189. 

Darnela, L., Sugitanata, A., & Mughits, A. (2024). Integrating Tyler and Banks’ Theories in 

Curriculum Development: A Tracer Study Approach at UIN Sunan Kalijaga. 

Kawanua International Journal of Multicultural Studies, 5(1), 86–102. 

Dave, R. H. (1970). Developing and writing behavioural objectives. Educational Innovators 

Press. 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  79 
 

De Jong, E. J., & Harper, C. A. (2005). Preparing mainstream teachers for English-language 

learners: Is being a good teacher good enough? Teacher Education Quarterly, 32(2), 

101–124. 

Della Porta, D. (2014). In-depth interviews. Methodological Practices in Social Movement 

Research, 228–261. 

Donaldson, L. (1999). The normal science of structural contingency theory. Studying 

Organizations: Theory and Method, 51–70. 

Epstein, J. L., & Sanders, M. G. (2002). Family, school, and community partnerships. 

Handbook of Parenting Volume 5 Practical Issues in Parenting, 406. 

Etikan, I. (2016). Comparison of Snowball Sampling and Sequential Sampling Technique. 

Biometrics & Biostatistics International Journal. 

https://doi.org/10.15406/bbij.2016.03.00055 

Fajriana, A. W., & Aliyah, M. A. (2019). Tantangan guru dalam meningkatkan mutu 

pendidikan agama islam di era milenial. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 2(2), 

246–265. 

Festinger, L. (1954). A Theory of Social Comparison Processes. Human Relations, 7(2), 117–

140. https://doi.org/10.1177/001872675400700202 

Festinger, L. (1957). A theory of cognitive dissonance Row. Peterson and Company. 

Festinger, L., & Carlsmith, J. M. (1959). Cognitive consequences of forced compliance. The 

Journal of Abnormal and Social Psychology, 58(2), 203–210. 

https://doi.org/10.1037/h0041593 

Festinger, L., Riecken, H. W., & Schachter, S. (1956). When prophecy fails. University of 

Minnesota Press. https://doi.org/10.1037/10030-000 

Fitrah, M., & Luthfiyah. (2018). Metodologi penelitian: penelitian kualitatif, tindakan kelas 

& studi kasus. CV Jejak (Jejak Publisher). 

Fraser, J. W. (2016). Between church and state: Religion and public education in a 

multicultural America. JHU Press. 

Fuhr, E. (1996). Promoting Tolerance through Multicultural Education. 

Gilead, T. (2019). Promoting Distributive Justice in Education and the Challenge of 

Unpredictability. Studies in Philosophy and Education. 

https://doi.org/10.1007/s11217-019-09655-2 

Gilead, T. (2023). Conceptualizing distributive justice in education: a complexity theory 

perspective. Journal of Philosophy of Education. 

https://doi.org/10.1093/jopedu/qhad030 

Gordon, S. C., & Arenstein, B. (2017). Interfaith education: A new model for today’s 

interfaith families. International Review of Education, 63(2), 169–195. 

Halafoff, A., Arweck, E., & Boisvert, D. (2018). Education about religions and worldviews: 

Promoting intercultural and interreligious understanding in secular societies. 

Routledge. 

Hansen, O. H. B. (2013). Promoting classical tolerance in public education: what should we 

do with the objection condition? Ethics and Education, 8(1), 65–76. 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

80 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

Hasyda, S., Putrayasa, I. B., & Sudiana, I. N. (2023). Integrating the Whole Language 

Approach in Multicultural Education: Developing Reading Comprehension Skills 

and Cross-Cultural Awareness in Elementary School Students. Kawanua 

International Journal of Multicultural Studies, 4(2), 175–184. 

Hefner, R. W. (2000). Profiles in Pluralism: Religion and Politics in Indonesia. THE PEW 

PROGRAM ON RELIGION AND THE NEWS MEDIA THE LEONARD E. 

GREENBERG CENTER FOR THE STUDY OF RELIGION IN PUBLIC LIFE 

TRINITY COLLEGE HARTFORD, CONNECTICUT, 81. 

Hefner, R. W. (2018). Routledge handbook of contemporary Indonesia. Routledge. 

Hefner, R. W. (2021). Islam and institutional religious freedom in Indonesia. Religions, 12(6), 

415. 

Hendra, H., Khozin, K., Irwan, I., & Anwar, S. (2024). Parent’s Contribution to Strengthening 

Moral Awareness of Student Religiosity Behaviour. Al-Hayat: Journal of Islamic 

Education, 8(1), 175–184. 

Husson, N. M., Trangenstein, P. A., & Ketel, C. (2022). Education to Improve Point of Care 

Documentation in Home Care Nurses: A Quality Improvement Project. CIN - 

Computers Informatics Nursing. https://doi.org/10.1097/CIN.0000000000000811 

Idris, F., Hassan, Z., Ya’acob, A., Gill, S. K., & Awal, N. A. M. (2012). The role of education 

in shaping youth’s national identity. Procedia-Social and Behavioral Sciences, 59, 

443–450. 

Idrus, M. (2014). Evaluasi Kebijakan Pemerintah Dalam Penyelenggaraan Pendidikan Agama 

Islam. El-Tarbawi, 8(1), 69–75. 

Jackson, E., & Parker, L. (2008). “Enriched with Knowledge”: Modernisation, Islamisation 

and the Future of Islamic Education in Indonesia. RIMA: Review of Indonesian and 

Malaysian Affairs, 42(1), 21–53. 

Kohlberg, L. (1971). Stages of moral development as a basis for moral education. Center for 

Moral Education, Harvard University Cambridge. 

Kosim, M., Muqoddam, F., Mubarok, F., & Laila, N. Q. (2023). The dynamics of Islamic 

education policies in Indonesia. Cogent Education, 10(1), 2172930. 

Kühle, L., Schmidt, U., Jacobsen, B. A., & Pettersson, P. (2018). Religion and state: 

Complexity in change. Religious Complexity in the Public Sphere: Comparing 

Nordic Countries, 81–135. 

Ladeur, K.-H. (2008). The myth of the neutral state and the individualization of religion: The 

relationship between state and religion in the face of fundamentalism. Cardozo L. 

Rev., 30, 2445. 

Listia, L. A., & Gogali, L. (2007). Problematika Pendidikan Agama di Sekolah: Hasil 
Penelitian Tentang Pendidikan Agama di Kota Jogjakarta 2004-2006 (Problems in 
Religious Education in Schools: Results of Studies on Religious Education in the City 
of Yogyakarta 2004-2006). Jogjakarta: Institut Dian Interfidei. 

Loh, S., de Oliveira, P. M. J., & Leite Gastal, F. (2001). Knowledge discovery in textual 
documentation: Qualitative and quantitative analyses. Journal of Documentation. 
https://doi.org/10.1108/EUM0000000007094 



Faradila Hasan 

TRANSFORMASI   |  81 
 

Lombardo, E., & Kantola, J. (2021). Social constructivism. In The Routledge Handbook of 
Gender and EU Politics. https://doi.org/10.4324/9781351049955-5 

Mamlok, D. (2023). The quest to cultivate tolerance through education. Studies in Philosophy 
and Education, 42(3), 231–246. 

Mariana, D., & Helmi, A. M. (2022). Madrasah Sebagai Lembaga Pendidikan di Indonesia. 
Jurnal Pendidikan Tambusai, 6(1), 1907–1919. 

Maulidiah, R. H., Nisa, K., Rahayu, S., Irma, C. N., & Fitrianti, E. (2023). Multicultural 
Education Values in the Indonesian Textbooks: A Critical Discourse Analysis. 
Theory and Practice in Language Studies. https://doi.org/10.17507/tpls.1303.11 

Miles, M., & Huberman, A. (1994). Miles and Huberman Chapter 2. In Qualitative Data 
Analysis. 

Miller, D. (2017). Distributive justice: What the people think. In Distributive justice (pp. 135–
173). Routledge. 

Moon, M. D. (2019). Triangulation: A method to increase validity, reliability, and 
legitimation in clinical research. Journal of Emergency Nursing, 45(1), 103–105. 

Naderifar, M., Goli, H., & Ghaljaie, F. (2017). Snowball Sampling: A Purposeful Method of 
Sampling in Qualitative Research. Strides in Development of Medical Education. 
https://doi.org/10.5812/sdme.67670 

Nikula, P. T., Fusek, A., & van Gaalen, A. (2023). Internationalization of Higher Education 
and Climate Change: A Cognitive Dissonance Perspective. Journal of Studies in 
International Education. https://doi.org/10.1177/10283153221145082 

Nord, W. A. (2014). Religion and American education: Rethinking a national dilemma. UNC 
Press Books. 

Nurwanto, & Cusack, C. M. (2017). Addressing multicultural societies: lessons from religious 
education curriculum policy in Indonesia and England. Journal of Religious 
Education, 64(3), 157–178. 

O’Connor, E., McDonald, F., & Ruggiero, M. (2014). Scaffolding complex learning: 
Integrating 21st century thinking, emerging technologies, and dynamic design and 
assessment to expand learning and communication opportunities. Journal of 
Educational Technology Systems, 43(2), 199–226. 

Osborne, N., & Grant-Smith, D. (2021). In-Depth Interviewing. In Methods in Urban Analysis 
(pp. 105–125). Springer. https://doi.org/10.1007/978-981-16-1677-8_7 

Prior, W., Mellor, S., & Withers, G. (2001). Promoting social tolerance and cohesion through 
education. Retrieved On, 12. 

Raihani, R. (2015). Minority right to attend religious education in Indonesia. Al-Jami’ah: 
Journal of Islamic Studies, 53(1), 1–26. 

Raihani, R. (2018). Education for multicultural citizens in Indonesia: policies and practices. 
Compare: A Journal of Comparative and International Education, 48(6), 992–1009. 

Rosyada, D., & Nata, A. (2020). Politik Pendidikan Agama di Sekolah: Studi Tentang 
Polemik Pendidikan Agama dalam Uu No. 20 Tahun 2003 Tentang Sistem 
Pendidikan Nasional. 

Roth, W.-M. (1997). The interaction of students’ scientific and religious discourses: Two case 
studies. International Journal of Science Education, 19(2), 125–146. 

Rukiyanto, B. A., Christiani, T. K., & Almirzanah, S. (2024). Religious education to develop 
respect for plurality in Indonesia. Journal of Beliefs & Values, 1–16. 



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . . 

82 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024 
 

Sacerdote, B., & Glaeser, E. L. (2001). Education and religion. National bureau of economic 
research Cambridge, Mass., USA. 

Saifuddin, A. (2015). Eksistensi kurikulum pesantren dan kebijakan pendidikan. Jurnal 
Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(1), 207–234. 

Sairazi, A. H. (2024). Enhancing Marriage Age Awareness through Comprehensive Sexuality 
Education: A Multicultural Approach in Rural Aluh-Aluh Besar, Kabupaten Banjar, 
Indonesia. Kawanua International Journal of Multicultural Studies, 5(1), 15–25. 

Salihin, N. (2021). Persilangan kultural dalam mengelola keberagaman pada masyarakat 
muslim-kristen Siringio-Ringo Sumatera Utara. Religious: Jurnal Studi Agama-
Agama Dan Lintas Budaya, 5(2). 

Salim, N. A., Adianto, S., & A’yuni, Q. (2023). Multicultural Learning Strategies to Improve 
Social Care Character at an Elementary School: A Case Study at Muhammadiyah 6 
Elementary School North Samarinda. Kawanua International Journal of 
Multicultural Studies, 4(2), 195–211. 

Schnabel, A., & Hjerm, M. (2014). How the religious cleavages of civil society shape national 
identity. Sage Open, 4(1), 2158244014525417. 

Southwick, S. M., Bonanno, G. A., Masten, A. S., Panter-Brick, C., & Yehuda, R. (2014). 
Resilience definitions, theory, and challenges: interdisciplinary perspectives. 
European Journal of Psychotraumatology, 5(1), 25338. 

Sujatmoko, E. (2010). Hak warga negara dalam memperoleh pendidikan. Jurnal Konstitusi, 
7(1), 181–212. 

Taufik, M. (2020). Strategic role of Islamic religious education in strengthening character 
education in the era of industrial revolution 4.0. Jurnal Ilmiah Islam Futura, 20(1), 
86–104. 

Taylor, A., & Taylor, M. (2014). Factors influencing effective implementation of 
performance measurement systems in small and medium-sized enterprises and large 
firms: a perspective from Contingency Theory. International Journal of Production 
Research, 52(3), 847–866. 

Vygotsky, L. S. (1997). The historical meaning of the crisis in psychology: A methodological 
investigation. The Collected Works of LS Vygotsky, 3, 233–343. 

Wahyono, S. B., Budiningsih, A., Suyantiningsih, & Rahmadonna, S. (2022). 
MULTICULTURAL EDUCATION AND RELIGIOUS TOLERANCE Elementary 
School Teachers’ Understanding of Multicultural Education in Yogyakarta. Al-
Jami’ah. https://doi.org/10.14421/AJIS.2022.602.467-508 

Walker, A., Shafer, J., & Iiams, M. (2004). Not in my classroom: Teacher attitudes towards 
English language learners in the mainstream classroom. NABE Journal of Research 
and Practice, 2(1), 130–160. 

Westerhoff, J. H. (2012). Will our children have faith? Church Publishing, Inc. 

Wilson, L. O. (2016). Anderson and Krathwohl--Bloom’s taxonomy revised. Understanding 

the New Version of Bloom’s Taxonomy. 

Yusanto, Y. (2020). Ragam Pendekatan Penelitian Kualitatif. Journal of Scientific 

Communication (Jsc), 1(1). 

Zambeta, E. (2000). Religion and national identity in Greek education. Intercultural 

Education, 11(2), 145–156. 


