Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

MENJEMBATANI PERBEDAAN AGAMA MELALUI

PENDIDIKAN : STUDI TENTANG GURU KRISTEN

YANG MENGAJAR PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
DI SULAWESI UTARA

Faradila Hasan

Institut Agama Islam Negeri Manado

Jalan S.H. Sarundajang, Malendeng, Kec. Paal Dua, Kota Manado, Sulawesi Utara
Email: faradila.hasan@iain-manado.ac.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menyelidiki fenomena guru Kristen yang mengajarkan
Pendidikan Agama Islam (PAI) di sekolah-sekolah di Sulawesi Utara, di mana Muslim
merupakan minoritas. Melalui wawancara, observasi, dan keterlibatan masyarakat, kami
mengeksplorasi praktik pendidikan yang unik ini dari berbagai perspektif: alasan di balik
penugasan guru-guru Kristen untuk mengajar studi Islam, metode dan materi pengajaran
mereka, pengalaman siswa dan orang tua, dan bagaimana praktik ini mempengaruhi
pemahaman dan toleransi beragama siswa. Penelitian ini memberikan wawasan tentang
bagaimana masyarakat Indonesia yang beragam mengadaptasi kebijakan pendidikan untuk
membangun pemahaman dan rasa hormat antar agama. Data dikumpulkan melalui observasi
partisipatif di kelas PAI. Penelitian kami dilakukan di dua sekolah (satu sekolah negeri dan
satu sekolah swasta Kristen) di Sulawesi Utara, di mana Pendidikan Agama Islam diajarkan
secara unik oleh guru-guru Kristen. Kemudian dilakukan wawancara mendalam dengan
kepala sekolah, guru, siswa, orang tua, dan tokoh masyarakat, serta studi dokumentasi.
Analisis data mengikuti model Miles dan Huberman yang meliputi reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penugasan guru
Kristen dilatarbelakangi ketiadaan guru PAIl yang berkualifikasi. Ditemukan adanya
kesenjangan konten dan metode pembelajaran dengan standar nasional, serta dampak yang
belum optimal bagi pencapaian kompetensi keagamaan siswa, meskipun mereka
menunjukkan toleransi beragama yang baik. Fenomena ini mencerminkan urgensi kebijakan
afirmatif untuk pemerataan guru PAI yang kompeten, pengembangan model pembelajaran
agama yang inklusif, serta tata kelola pendidikan agama yang kolaboratif dalam konteks
keragaman. Penelitian ini berkontribusi pada diskursus pendidikan agama di masyarakat
multikultural dan memberikan rekomendasi kebijakan untuk menjembatani keberagaman
dalam mewujudkan tujuan pendidikan nasional.

Keywords: Pendidikan Agama Islam, Guru Kristen, Minoritas Muslim, Kebijakan Pendidikan,
Keragaman Agama

Abstract

This research aims to investigate the phenomenon of Christian teachers teaching Islamic
Religious Education (PAI) in schools across North Sulawesi, where Muslims are a minority.
Through interviews, observations, and community engagement, we explore this unique
educational practice from multiple perspectives: the rationale behind assigning Christian

60| VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

teachers to teach Islamic studies, their teaching methods and materials, the experiences of
students and parents, and how this practice influences students' religious understanding and
tolerance. This research provides insights into how diverse Indonesian communities adapt
educational policies to build interfaith understanding and respect. Data was collected through
participatory observation in PAI classrooms. Our research was conducted in two schools (one
public school and one Christian private school) in North Sulawesi, where Islamic Religious
Education is uniquely taught by Christian teachers. In-depth interviews were conducted with
school principals, teachers, students, parents, and community leaders, along with
documentary studies. Data analysis followed the Miles and Huberman model, which includes
data reduction, data presentation, and conclusion drawing. The findings reveal that the
assignment of Christian teachers was necessitated by the absence of qualified PAI teachers.
Gaps were identified between the content and teaching methods compared to national
standards, as well as suboptimal impacts on students' religious competency achievement,
although they demonstrated good religious tolerance. This phenomenon reflects the urgency
for affirmative policies to ensure equitable distribution of competent PAI teachers,
development of inclusive religious learning models, and collaborative religious education
governance in diverse contexts. This research contributes to the discourse on religious
education in multicultural societies and provides policy recommendations for bridging
diversity in achieving national educational objectives.

Keywords: Islamic Religious Education, Christian Teachers, Muslim Minorities, Education Policy,
Religious Diversity

Pendahuluan

Indonesia, sebagai negara kepulauan terbesar di dunia, merupakan bukti
keberagaman agama dan budaya. Dengan populasi lebih dari 270 juta orang, negara ini adalah
rumah bagi populasi Muslim terbesar di dunia, di samping komunitas Kristen, Katolik, Hindu,
Buddha, Konghucu dan agama lainnya (Hefner, 2000, 2018, 2021). Keberagaman ini
diabadikan dalam ideologi nasional Pancasila, yang menekankan kepercayaan pada Tuhan
Yang Maha Esa sambil menghormati pluralisme agama (Anwar, 2021; Chia, 2022). Namun,
penerapan kerangka ideologis ini di bidang pendidikan menghadapi tantangan unik, terutama
di wilayah dimana demografi agama menyimpang dari norma nasional.

Konstitusi Indonesia dan undang-undang terkait, termasuk Pasal 12 ayat (1) huruf (a)
Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional, menjamin hak
setiap siswa untuk menerima pendidikan agama sesuai dengan keyakinan mereka, yang
diajarkan oleh pendidik dari agama yang sama (Rosyada & Nata, 2020; Sujatmoko, 2010).
Kerangka hukum ini mencerminkan komitmen Indonesia untuk memelihara identitas agama
dan persatuan nasional. Namun, kenyataan di lapangan seringkali berbeda dari ideal ini,

terutama di daerah di mana kelompok agama tertentu merupakan minoritas.

TRANSFORMASI | 61



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

Contoh mencolok dari perbedaan ini dapat ditemukan di Provinsi Sulawesi Utara, di
mana situasi pendidikan agama sering kali tidak sesuai dengan Pasal 12 ayat (1) huruf (a)
Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003. Di wilayah ini, terdapat sekolah-sekolah, yang
namanya disamarkan, di mana guru Kristen seringkali dihadapkan pada tugas yang tidak
biasa, yaitu memberikan pendidikan agama Islam kepada siswa Muslim yang merupakan
minoritas di sekolah tersebut.

Keberadaan fenomena ini menimbulkan sejumlah pertanyaan kritis mengenai
berbagai aspek pendidikan agama. Pertama, ada kekhawatiran mengenai kualitas pendidikan
agama yang diberikan. Apakah guru-guru yang bukan berasal dari latar belakang agama yang
sama dengan siswa mampu memberikan pengajaran yang mendalam dan sesuai dengan
keyakinan agama siswa? Kedua, pelestarian hak konstitusi siswa menjadi isu penting. Apakah
hak siswa untuk menerima pendidikan agama yang sesuai dengan keyakinan mereka tetap
terjamin dalam situasi ini? Terakhir, fenomena ini memiliki implikasi yang lebih luas untuk
toleransi agama dan pemahaman antaragama di Indonesia. Bagaimana pengalaman siswa dan
guru dalam konteks ini mempengaruhi sikap mereka terhadap keberagaman agama dan
kerjasama antar agama dalam masyarakat yang lebih luas?

Pertanyaan-pertanyaan ini memerlukan perhatian dan penelitian lebih lanjut untuk
memastikan bahwa kebijakan pendidikan agama dapat diterapkan dengan adil dan efektif,
sambil mempromaosikan toleransi dan pemahaman yang lebih baik di tengah keberagaman.
Literatur yang ada tentang pendidikan agama di Indonesia sebagian besar berfokus pada
kebijakan tingkat nasional dan penerapannya di pusat kota besar atau daerah dengan
mayoritas Muslim (Idrus, 2014; Jackson & Parker, 2008; Listia & Gogali, 2007; Mariana &
Helmi, 2022; Nurwanto & Cusack, 2017; Raihani, 2018; Saifuddin, 2015). Penelitian telah
mengeksplorasi peran pendidikan agama dalam membentuk identitas nasional (Andersland,
2019; Idris et al., 2012; Schnabel & Hjerm, 2014; Zambeta, 2000), mempromosikan toleransi
(Fuhr, 1996; Hansen, 2013; Mamlok, 2023; Prior et al., 2001), dan menavigasi hubungan
kompleks antara negara dan agama di bidang pendidikan (Fraser, 2016; Kuhle et al., 2018;
Ladeur, 2008; Sacerdote & Glaeser, 2001). Namun, terdapat kesenjangan yang mencolok
dalam penelitian mengenai tantangan unik yang dihadapi oleh siswa minoritas agama dalam
mengakses pendidikan agama yang sesuai, terutama di daerah yang mayoritas masyarakatnya
non-Muslim.

Studi terbaru di bidang ini telah menyoroti ketegangan antara komitmen konstitusi

Indonesia terhadap pendidikan agama dan realitas praktis penerapannya dalam masyarakat

62| VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

yang beragam. Para peneliti seperti Bader (2003), Barnes dan Davis (2015) dan Nord (2014)
telah mencatat perdebatan yang sedang berlangsung seputar peran pendidikan agama di
sekolah umum dan tantangan dalam menjaga netralitas sambil menghormati keberagaman
agama. Penelitian terbaru juga mulai mengeksplorasi pengalaman siswa minoritas agama
dalam mengakses pendidikan agama yang sesuai (Agbaria & Obeid Shehadeh, 2022; Daddow
et al., 2021; Raihani, 2015; Rukiyanto et al., 2024). Namun, studi-studi ini sebagian besar
fokus pada daerah perkotaan atau wilayah dengan populasi Muslim yang signifikan.

Penelitian ini mengisi kesenjangan signifikan dalam literatur dengan meneliti
fenomena guru Kristen yang memberikan pendidikan Islam di wilayah yang mayoritas
Kristen. Sementara studi sebelumnya telah menyentuh tantangan dalam menerapkan
kebijakan pendidikan agama di lingkungan yang beragam, kasus khusus guru non-Muslim
yang mengadakan kelas pendidikan Islam untuk siswa Muslim minoritas masih sebagian
besar belum dieksplorasi. Kesenjangan ini sangat signifikan mengingat implikasi potensial
untuk hak agama siswa, kualitas pendidikan, dan hubungan antaragama.

Keunikan penelitian ini terletak pada fokusnya pada konteks pendidikan unik yang
menantang pemahaman konvensional tentang pendidikan agama di Indonesia. Dengan
mengeksplorasi praktik di Sekolah A dan Sekolah B (hama sekolah disamarkan), studi ini
memberikan wawasan tentang bagaimana kebijakan nasional dinegosiasikan dan diadaptasi
dalam konteks lokal dimana sumber daya dan demografi menghadapi tantangan signifikan
dalam penerapannya. Selain itu, penelitian ini menawarkan perspektif baru tentang peran
pendidik dalam menavigasi batas-batas agama dan mempromosikan pemahaman antar agama
dalam pengaturan pendidikan.

Pentingnya manuskrip ini bersifat multifaset. Pertama, ia berkontribusi pada
diskursus yang sedang berlangsung tentang pendidikan agama dalam masyarakat pluralistik,
menawarkan bukti empiris tentang tantangan dan adaptasi yang terjadi di tingkat lokal.
Kedua, ia memberikan wawasan berharga bagi pembuat kebijakan dan administrator
pendidikan yang berurusan dengan penerapan kebijakan pendidikan agama dalam konteks
yang beragam. Ketiga, ia mengungkap pengalaman siswa minoritas agama dalam mengakses
pendidikan yang menghormati hak konstitusi dan identitas agama mereka. Akhirnya,
penelitian ini memiliki implikasi yang lebih luas untuk memahami bagaimana keberagaman
agama dinegosiasikan dalam pengaturan pendidikan, berpotensi memberi informasi tentang
pendekatan untuk mempromosikan toleransi dan dialog antaragama di masyarakat pluralistik

lainnya.

TRANSFORMASI | 63



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana guru Kristen mengajarkan
Pendidikan Agama Islam di sekolah-sekolah di Sulawesi Utara, di mana siswa Muslim
merupakan minoritas, dengan fokus pada implikasinya terhadap kualitas pendidikan, hak
beragama siswa, dan hubungan antar agama. Melalui penelitian kami, kami berusaha untuk
mengeksplorasi alasan di balik penugasan guru Kristen untuk mengajar studi Islam di
sekolah-sekolah ini.

Penelitian ini berada dalam konteks yang lebih luas dari upaya Indonesia untuk
menyeimbangkan identitas agama dengan persatuan nasional. Seperti yang dicatat oleh
Ambarita dan Ririhena (2022) dan Salihin (2021), pendekatan Indonesia dalam mengelola
keberagaman agama telah ditandai oleh akomodasi dan regulasi, dengan pendidikan
memainkan peran penting dalam upaya penyeimbangan ini. Fenomena yang diamati di
Provinsi Sulawesi Utara merupakan manifestasi unik dari ketegangan yang lebih luas ini,
menawarkan wawasan berharga tentang tantangan dan peluang yang dihadapi oleh komitmen
Indonesia terhadap pendidikan agama dan pluralisme.

Lebih lanjut, studi ini berkontribusi pada kumpulan literatur yang berkembang
tentang pendidikan agama di masyarakat plural. Sementara peneliti seperti (Gordon &
Arnstein, 2017; Halafoff et al., 2018) telah mengeksplorasi model-model pendidikan agama
yang mempromosikan pemahaman antar agama dalam konteks Barat, penelitian ini
menawarkan perspektif dari negara dengan mayoritas Muslim non-Barat yang menghadapi

isu serupa dalam kerangka budaya dan hukum yang berbeda.

Metode

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus (Creswell,
2012; Fitrah & Luthfiyah, 2018; Yusanto, 2020) untuk menyelidiki fenomena guru Kristen
yang mengajar PAI di wilayah minoritas Muslim di Provinsi Sulawesi Utara, Indonesia. Demi
alasan privasi dan etika, nama-nama sekolah dalam penelitian ini telah dianonimkan (hal ini
juga diminta oleh pihak sekolah). Kami menyebutnya sebagai Sekolah A (sekolah negeri) dan
Sekolah B (sekolah swasta Kristen) untuk melindungi identitas lembaga, siswa, guru, dan
masyarakat yang terlibat. Kedua sekolah tersebut berlokasi di Sulawesi Utara dan dipilih
untuk penelitian ini karena pendekatan mereka yang unik terhadap pendidikan agama. Secara
khusus, sekolah-sekolah ini menggambarkan situasi yang khas di mana guru-guru Kristen

mengajarkan PAI kepada siswa Muslim. Penelitian ini dilakukan selama periode tiga bulan,

64 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

dari Maret hingga Mei 2024, yang memungkinkan pengamatan mendalam sepanjang paruh
pertama semester. Anonimisasi nama-nama sekolah mengikuti protokol etika penelitian
standar, yang memastikan bahwa meskipun temuan-temuan tersebut dapat berkontribusi pada
wacana pendidikan yang lebih luas, privasi dan keamanan semua partisipan tetap terlindungi.

Data dikumpulkan melalui berbagai metode untuk memastikan triangulasi (Moon,
2019). Observasi (Cooper et al., 2004) partisipatif dilakukan di kelas PAI di kedua sekolah,
memungkinkan peneliti untuk mengamati secara langsung proses pembelajaran dan interaksi
antar siswa serta antara siswa dan guru. Wawancara (Azad et al., 2021; Della Porta, 2014;
Osborne & Grant-Smith, 2021) terencana tidak terstruktur dilakukan dengan kepala sekolah,
guru PAI, siswa Muslim, rekan guru mata pelajaran lain, dan orang tua siswa. Teknik
snowball sampling (Etikan, 2016; Naderifar et al., 2017) digunakan untuk mengidentifikasi
informan tambahan. Dokumentasi (Husson et al., 2022; Loh et al., 2001), termasuk catatan
sekolah, data siswa, dan dokumen kebijakan, juga dikumpulkan sebagai data sekunder.

Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menggunakan triangulasi sumber
dan teknik. Triangulasi sumber melibatkan pemeriksaan silang informasi dari berbagai
informan, sementara triangulasi teknik membandingkan data yang dikumpulkan melalui
berbagai metode (wawancara, observasi, dan dokumentasi). Analisis data mengikuti model
Miles dan Huberman (1994), yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. Proses ini memungkinkan peneliti untuk mengorganisir data yang kompleks,
mengidentifikasi tema-tema kunci, dan mengembangkan pemahaman yang mendalam
tentang fenomena yang diteliti.

Penelitian ini memberikan perhatian khusus pada etika penelitian, dengan
memperoleh persetujuan yang tepat dari pihak sekolah, menjaga identitas sekolah dan
menjaga kerahasiaan informan. Keterbatasan penelitian, seperti fokus pada hanya dua sekolah
di satu wilayah geografis. Namun, studi kasus mendalam ini bertujuan untuk memberikan
wawasan berharga tentang implementasi kebijakan pendidikan agama di tingkat lokal dan

implikasinya terhadap hubungan antaragama di Indonesia.

Landasan Teori

Penelitian ini didasari oleh tiga landasan teori utama. Pertama, teori konstruktivisme
sosial Vygotsky (1997) dan Lombardo & Kantola (2021) yang menekankan bahwa

pembelajaran merupakan proses sosial di mana siswa mengkonstruksi pengetahuan melalui

TRANSFORMASI | 65



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

interaksi dengan lingkungan dan orang lain. Dalam konteks pendidikan agama, teori ini
menyoroti pentingnya peran guru sebagai fasilitator yang membantu siswa mencapai zona
perkembangan proksimal (zone of proximal development) dalam memahami dan
menginternalisasi nilai-nilai agama. Guru agama tidak hanya berperan sebagai penyampai
pengetahuan, tetapi juga sebagai model dan pembimbing yang membantu siswa
mengkonstruksi pemahaman agama yang bermakna dan kontekstual.

Kedua, penelitian ini menggunakan teori disonansi kognitif yang dikembangkan oleh
Festinger dalam beberapa publikasinya (1954, 1957), Festinger et al., (1956), Festinger &
Carlsmith (1959) dan Nikula et al. (2023). Teori ini menjelaskan bahwa ketika seseorang
menghadapi dua atau lebih kognisi yang bertentangan, mereka akan mengalami
ketidaknyamanan psikologis yang memotivasi mereka untuk mengurangi disonansi tersebut.
Dalam konteks pembelajaran PAI oleh guru non-Muslim, siswa mungkin mengalami
disonansi antara keyakinan agama mereka dengan latar belakang agama guru yang mengajar,
yang dapat mempengaruhi proses pembelajaran dan internalisasi nilai-nilai agama.

Ketiga, penelitian ini juga menggunakan teori keadilan distributif yang dikemukakan
oleh Bian (2020) dan Gilead (2019, 2023), yang menekankan pentingnya distribusi sumber
daya yang adil dalam pelayanan publik, termasuk pendidikan. Teori ini relevan untuk
menganalisis bagaimana kebijakan pendidikan agama diterapkan di wilayah dengan
demografi agama yang berbeda dari mayoritas nasional, dan bagaimana ketersediaan guru
agama yang kompeten dapat mempengaruhi kualitas pendidikan agama yang diterima oleh

siswa minoritas.

Penelitian Terdahulu

Beberapa penelitian terdahulu telah mengeksplorasi tema pendidikan agama dalam
konteks masyarakat plural. Studi yang dilakukan oleh Agbaria dan Obeid Shehadeh (2022),
Daddow et al. (2021), dan Raihani (2015) mengungkapkan bahwa siswa minoritas agama
sering menghadapi tantangan dalam mengakses pendidikan agama yang sesuai dengan
keyakinan mereka. Penelitian-penelitian ini menunjukkan bahwa meskipun kebijakan
pendidikan nasional menjamin hak pendidikan agama, implementasinya di tingkat lokal
sering terkendala oleh keterbatasan sumber daya dan kompleksitas demografis.

Ambarita dan Ririhena (2022) dan Salihin (2021) secara spesifik meneliti pendekatan

Indonesia dalam mengelola keberagaman agama melalui sistem pendidikan. Studi mereka

66 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

mengungkapkan bahwa pendekatan Indonesia ditandai dengan akomodasi dan regulasi, di
mana pendidikan memainkan peran penting dalam menyeimbangkan identitas agama dengan
persatuan nasional. Namun, studi-studi ini juga mengidentifikasi kesenjangan antara
kebijakan nasional dan implementasi di tingkat lokal, terutama di wilayah dengan demografi
agama yang berbeda dari mayoritas nasional.

Gordon dan Arenstein (2017) serta Halafoff et al. (2018) memberikan perspektif
komparatif dengan mengeksplorasi model-model pendidikan agama yang mempromosikan
pemahaman antar agama dalam konteks Barat. Meskipun dilakukan dalam konteks yang
berbeda, penelitian-penelitian ini menyoroti pentingnya pendekatan inklusif dan dialogis
dalam pendidikan agama untuk membangun pemahaman dan penghargaan terhadap
keragaman. Studi-studi ini juga menekankan peran krusial guru agama dalam memfasilitasi

dialog dan pemahaman antaragama di lingkungan pendidikan yang plural.

Hasil dan Diskusi

Penelitian ini meneliti praktik guru Kristen dalam memberikan pendidikan Islam di
dua sekolah menengah pertama di wilayah minoritas Muslim di Provinsi Sulawesi Utara,
yaitu SMP A (sekolah negeri) dan SMP B (sekolah swasta Kristen). Hasil penelitian akan

dibahas sesuai dengan tujuan penelitian yang telah dijelaskan pada bagian pendahuluan.

1. Faktor Penyebab Penugasan Guru Kristen pada Kelas Pendidikan Islam

Penugasan guru Kristen untuk mengajar Pendidikan Agama Islam (PAI) di SMP A
dan SMP B yang mayoritas siswanya beragama Kristen menimbulkan diskusi menarik dalam
perspektif kebijakan pendidikan, hak asasi manusia, dan hubungan antaragama. Undang-
Undang Sistem Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003 pasal 12 ayat 1(a) menjamin hak
setiap peserta didik untuk mendapatkan pendidikan agama sesuai dengan agama yang
dianutnya dan diajarkan oleh pendidik yang seagama. Namun dalam praktiknya, pemenuhan
hak ini masih menghadapi kendala di beberapa daerah.

Menurut Taufik (2020), pendidikan agama di sekolah memiliki peran strategis dalam
membentuk sikap moral dan spiritual peserta didik. Oleh karena itu, kualifikasi dan
kompetensi guru agama menjadi faktor penting untuk memastikan kualitas pembelajaran
agama. Jazadi menekankan pentingnya guru agama yang tidak hanya memiliki penguasaan

materi, tetapi juga menjadi teladan dan fasilitator dalam menginternalisasi nilai-nilai agama.

TRANSFORMASI | 67



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

Dalam konteks pembelajaran PAI, Kosim et al. (2023) berpendapat bahwa guru PAI
harus memenuhi kualifikasi akademik minimal sarjana pendidikan Islam dan memiliki
kompetensi pedagogik, kepribadian, sosial, profesional, dan kepemimpinan. Guru PAI juga
harus mampu menciptakan pembelajaran yang mendorong siswa untuk memahami,
menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam secara komprehensif.

Penugasan guru Kristen untuk mengampu PAI, meskipun dilakukan untuk
memastikan keberlangsungan pembelajaran, perlu dikaji lebih lanjut dampaknya bagi siswa.
Menurut teori perkembangan moral Kohlberg (1971), siswa pada usia remaja berada pada
tahap konvensional di mana mereka mulai mengidentifikasi diri dengan aturan dan ekspektasi
masyarakat. Dalam konteks ini, keberadaan guru agama yang seiman dapat menjadi model
dan referensi moral yang penting bagi perkembangan identitas keagamaan siswa.

Pembelajaran agama oleh guru yang berbeda keyakinan juga berpotensi
menimbulkan disonansi kognitif pada siswa. Festinger dalam beberapa publikasinya (1954,
1957), Festinger et al., (1956) dan Festinger dan Carlsmith, 1959) menjelaskan bahwa
disonansi kognitif terjadi ketika terdapat inkonsistensi antara dua kognisi atau lebih, yang
menimbulkan ketidaknyamanan psikologis dan motivasi untuk mengurangi disonansi
tersebut. Dalam kasus ini, siswa Muslim yang diajar PAI oleh guru Kristen mungkin
mengalami disonansi antara materi agama yang dipelajari dengan figur otoritas yang
menyampaikannya.

Namun di sisi lain, fenomena ini juga dapat dilihat sebagai peluang untuk
mengembangkan toleransi dan dialog antaragama. Pembelajaran agama yang inklusif dan
apresiatif terhadap keragaman dapat mendorong siswa untuk menghormati perbedaan dan
membangun hubungan yang harmonis dengan pemeluk agama lain (Baidhawy, 2013). Guru
agama, terlepas dari latar belakang agamanya, dapat memerankan diri sebagai fasilitator yang
mendorong sikap saling memahami dan kerja sama antarumat beragama.

Penugasan guru Kristen untuk mengajar PAI di SMP A dan SMP B perlu disikapi
secara bijaksana dengan mempertimbangkan berbagai aspek. Dari segi pemenuhan hak siswa
dan kualitas pembelajaran PAI, kondisi ini tentu tidak ideal dan perlu dicarikan solusi,
misalnya dengan mengangkat guru PAI yang berkualifikasi atau berkolaborasi dengan
lembaga pendidikan Islam setempat. Namun di sisi lain, keberadaan guru Kristen di kelas PAI
juga dapat menjadi momen untuk menanamkan nilai-nilai toleransi, sepanjang guru tersebut
memiliki pemahaman dan apresiasi yang baik terhadap Islam. Dialog antara kepala sekolah,

guru, orang tua, dan tokoh agama diperlukan untuk memastikan bahwa pembelajaran PAI

68| VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

tetap berjalan optimal dan hak siswa terpenuhi, dengan tetap menjunjung semangat saling

menghormati antar umat beragama. Tabel 1 berikut merangkum faktor-faktor utama yang

memengaruhi kondisi pendidikan yang unik ini:

Tabel 1. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Penugasan Guru Kristen untuk Pendidikan

Agama Islam
Aspek Deskripsi Masalah Teori/Hukum Implikasi
Pendukung
Hak siswa untuk UU Sistem .
; . Kesenjangan antara
menerima Pendidikan ersvaratan hukum
Kerangka Hukum pendidikan agama Nasional No. g Y .
. an implementasi
dari guru yang 20/2003, Pasal raktis
seagama 12(1a) P
-Membutuhkan
gelar  pendidikan
ISE m . Dinamika kebijakan Tantangan dalam
- Kompetensi yang ) . mencari guru
ey . pendidikan Islam di .
Kualifikasi Guru diperlukan \ . Muslim yang
X Indonesia (Kosim et . 4
(pedagogik, al., 2023) berkualitas di
personal, sosial, B daerah minoritas
profesional,
kepemimpinan)
D;Tfnilé;:d:n Teori Kebutuhan akan
Perkembangan 'IO dentitas kega amac Perkembangan guru seagama
Moral g Moral (Kohlberg, sebagai panutan

Dampak Kognitif

Hubungan
Antaragama

Solusi yang
Direkomendasikan

siswa selama masa
remaja

Potensi
ketidaknyamanan
psikologis saat
belajar konten
keagamaan dari
guru yang berbeda
agama

Peluang untuk
mengembangkan
toleransi dan dialog
keagamaan

- Merekrut guru
pendidikan Islam
yang berkualifikasi
- Berkolaborasi
dengan lembaga
Islam setempat

- Memfasilitasi
dialog antara

1971)

Teori Disonansi
Kognitif (Festinger,
1954, 1957)

Pendidikan agama
berbasis
multikultural
(Baidhawy, 2013)

moral

Siswa mungkin
mengalami konflik
antara materi
pembelajaran dan
otoritas guru

Potensi dampak
positif pada
pemahaman antar
agama

Kebutuhan untuk
menyeimbangkan
hak pendidikan
dengan kendala
praktis

TRANSFORMASI

| 69



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

pimpinan sekolah,
guru, orang tua, dan
tokoh agama

2. Evaluasi Konten dan Metode Pembelajaran PAI

Evaluasi terhadap konten dan metode pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI)
yang diampu oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B menunjukkan adanya kesenjangan
dengan standar kurikulum nasional. Meskipun guru tersebut mengikuti Kurikulum 2013 dan
menggunakan buku teks PAI terbitan Kemdikbud, namun keterbatasan kompetensi guru
berdampak pada pencapaian Kompetensi Dasar yang tidak optimal.

Dalam Peraturan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan No. 24 Tahun 2016 tentang
Kompetensi Inti dan Kompetensi Dasar, mata pelajaran PAIl di SMP diarahkan untuk
menghasilkan siswa yang memiliki kompetensi pada aspek spiritual, sosial, pengetahuan, dan
keterampilan. Kompetensi tersebut meliputi pemahaman, penghayatan, dan pengamalan
ajaran Islam secara menyeluruh. Keterbatasan penguasaan materi dan wawasan keislaman
guru Kristen tentu menjadi kendala untuk mencapai kompetensi tersebut secara utuh.

Metode pembelajaran yang monoton seperti membaca, merangkum, dan
mengerjakan soal juga kurang sesuai dengan prinsip pembelajaran abad 21 yang menekankan
pengembangan keterampilan berpikir kritis, kreatif, kolaboratif, dan komunikatif (O’Connor
et al., 2014). Dalam konteks pembelajaran PAI, O’Connor et al., (2014) dan Roth (1997)
menekankan pentingnya penggunaan metode pembelajaran aktif seperti diskusi, demonstrasi,
simulasi, studi kasus, dan proyek untuk mendorong siswa mengkonstruksi pemahaman agama
secara mandiri dan kontekstual.

Permintaan guru kepada siswa untuk mencari sendiri jawaban di internet atas
pertanyaan yang tidak bisa dijawab juga perlu dievaluasi. Meskipun internet menyediakan
beragam informasi keagamaan, namun tidak semuanya akurat dan sesuai dengan mazhab
yang dianut. Tanpa bimbingan guru, siswa berpotensi menemukan informasi yang
menyesatkan atau tidak sesuai dengan pemahaman mainstream (De Jong & Harper, 2005;
Walker et al., 2004). Guru PAI idealnya menjadi fasilitator yang membantu siswa menavigasi
sumber belajar secara kritis dan selektif.

Menurut teori konstruktivisme Vygotsky, pembelajaran terjadi melalui interaksi

sosial di mana guru berperan sebagai fasilitator yang membantu siswa mencapai tingkat

70| VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

perkembangan potensial (zone of proximal development) (Vygotsky, 1997). Dalam
pembelajaran PAI, guru diharapkan mampu menjadi teladan, mentor, dan pembimbing yang
mengarahkan siswa untuk mengkonstruksi pemahaman agama yang kontekstual dan aplikatif,
bukan sekadar transfer pengetahuan.

Konten dan metode pembelajaran PAI oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B belum
sepenuhnya memenuhi standar kualitas yang diharapkan. Keterbatasan kompetensi guru
berdampak pada pencapaian kompetensi siswa yang tidak optimal, sementara metode
pembelajaran yang cenderung pasif kurang mendorong pengembangan pemahaman agama
yang kritis dan aplikatif. Meskipun niat penugasan guru Kristen di kelas PAI adalah
memastikan keberlangsungan pembelajaran, namun hal ini perlu diimbangi dengan upaya
peningkatan kapasitas guru, pengayaan sumber belajar, dan pendampingan dari pihak yang
kompeten. Kolaborasi dengan Kementerian Agama, perguruan tinggi Islam, atau organisasi
keagamaan dapat menjadi alternatif untuk meningkatkan kualitas pembelajaran PAI di
wilayah minoritas Muslim.

Berdasarkan pengamatan kelas dari Bulan Maret hingga Mei 2024, kami menemukan
pola-pola khusus dalam cara guru-guru Kristen mengajarkan PAI di kelas-kelas. Di Sekolah
A dan B, guru menggunakan metode berbasis ceramah, dengan 70% waktu kelas dihabiskan
untuk membaca buku teks dan menyelesaikan tugas tertulis. Siswa sering diminta untuk
meringkas teks-teks Islam tanpa terlibat dalam diskusi yang lebih mendalam tentang makna
atau penerapan praktisnya. Kedua sekolah menunjukkan penerapan terbatas pada prinsip-
prinsip pembelajaran aktif kurikulum, dengan penggunaan pembelajaran berbasis proyek,
kegiatan pemecahan masalah, atau penilaian autentik yang minimal. Pengamatan terperinci
tentang praktik pengajaran ini mengungkapkan tantangan-tantangan khusus yang dihadapi
oleh guru-guru non-Muslim dalam memberikan pendidikan agama Islam secara efektif, di
luar analisis teoritis. Temuan ini menunjukkan perlunya program pengembangan profesional
yang terarah dan sistem dukungan terstruktur untuk membantu guru-guru ini menjembatani

kesenjangan antara persyaratan kurikulum dan implementasi kelas.

3. Perspektif Siswa, Orang Tua, dan Masyarakat tentang Pembelajaran PAI

Penerimaan siswa, orang tua, dan masyarakat terhadap pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PAI) oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B menggambarkan adanya adaptasi

dan kolaborasi berbagai pihak untuk memenuhi kebutuhan pendidikan agama siswa Muslim

TRANSFORMASI | 71



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

di wilayah minoritas. Meskipun kondisi ini tidak ideal, namun kompromi diambil dengan
tetap memberikan pendidikan agama tambahan di lingkungan keluarga dan masyarakat.

Sikap siswa yang menerima pembelajaran PAI oleh guru Kristen sambil menambah
pengetahuan agama di luar sekolah mencerminkan adanya resiliensi dan adaptasi positif.
Menurut teori resiliensi, individu yang resilien mampu bertahan dan bangkit kembali dalam
situasi sulit dengan memanfaatkan sumber daya internal dan eksternal yang dimiliki
(Southwick et al., 2014). Dalam konteks ini, siswa memanfaatkan dukungan keluarga dan
komunitas untuk melengkapi pembelajaran agama yang kurang optimal di sekolah.

Dukungan orang tua dengan memberikan pendidikan agama tambahan di rumah
selaras dengan konsep pendidikan holistik yang menekankan peran keluarga sebagai pendidik
utama dan pertama (Westerhoff, 2012). Orang tua memiliki tanggung jawab untuk
menanamkan nilai-nilai agama dan membimbing perkembangan spiritual anak. Keterlibatan
orang tua dalam pendidikan agama juga terbukti meningkatkan hasil belajar dan moralitas
siswa (Hendra et al., 2024).

Sementara itu, kontribusi masyarakat dengan membantu mengajar di masjid dan
taman pengajian menunjukkan peran komunitas sebagai mitra sekolah dalam pendidikan
agama. Epstein dan Sanders (2002) menekankan pentingnya kemitraan sekolah, keluarga, dan
masyarakat untuk menciptakan lingkungan belajar yang suportif bagi siswa. Kolaborasi ini
memungkinkan berbagi sumber daya, keahlian, dan tanggung jawab untuk mendukung
perkembangan holistik siswa.

Harapan masyarakat akan adanya guru PAI yang kompeten di sekolah mencerminkan
aspirasi terhadap pemenuhan hak pendidikan agama yang berkualitas. Dalam Peraturan
Pemerintah No. 55 Tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan Pendidikan Keagamaan, guru
agama harus memiliki kualifikasi akademik minimal sarjana dan kompetensi pedagogik,
kepribadian, sosial, dan profesional. Ketersediaan guru agama yang berkualitas merupakan
faktor kunci untuk memastikan pencapaian tujuan pembelajaran PAI yang optimal.

Penerimaan dan dukungan siswa, orang tua, dan masyarakat terhadap pembelajaran
PAI oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B perlu diapresiasi sebagai bentuk resiliensi,
adaptasi, dan kolaborasi dalam konteks keterbatasan. Namun kondisi ini hanya solusi
sementara dan tidak menafikan tanggung jawab pemerintah dan sekolah untuk memenuhi hak
siswa atas pendidikan agama yang berkualitas sesuai amanat undang-undang. Pemerintah
perlu mengambil kebijakan afirmatif untuk memastikan ketersediaan guru PAIl yang

kompeten di setiap sekolah, termasuk di wilayah minoritas Muslim. Sementara sekolah perlu

72| VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

proaktif menjalin kemitraan dengan keluarga dan masyarakat untuk menciptakan ekosistem
pendidikan agama yang saling menguatkan. Dengan sinergi semua pihak, diharapkan kualitas
pembelajaran PAI dapat terus ditingkatkan tanpa mengorbankan hak dan kebutuhan siswa.

Tabel 2. Perspektif Pemangku Kepentingan tentang Guru Kristen yang Mengajar Pendidikan

Agama Islam

Pemangku
Kepentingan

Perspektif/Sikap

Strategi Adaptasi

Teori Pendukung

Siswa

Orang Tua

Masyarakat

- Menerima situasi
sambil mencari
pengetahuan agama
tambahkan
-Menunjukkan
ketahanan dalam
menghadapi tantangan
pendidikan

- Memahami situasi
sementara

-Prihatin tentang
kualitas pendidikan
agama
-Mendukung sambil
mencari alternatif

- Aktif mendukung
pendidikan agama siswa
- Menyatakan harapan
untuk guru Muslim yang
berkualifikasi

- Menunjukkan
semangat kerja sama

- Berpartisipasi dalam
kegiatan keagamaan
tambahan di luar
sekolah
-Pembelajaran mandiri
melalui berbagai
sumber

- Memberikan
pendidikan agama
tambahan di rumah

- Terlibat dalam
pembelajaran agama
anak

- Bekerja sama dengan
sumber daya
masyarakat

- Menyelenggarakan
program pendidikan
berbasis masjid

- Menyediakan kelas
mengaji

- Berbagi keahlian
keagamaan dengan
sekolah

Teori Ketahanan
(Southwick et al.,
2014)

Konsep Pendidikan
Holistik
(Westerhoff, 2012)
Dampak
Keterlibatan Orang
Tua (Hendra et al.,
2024)

Kemitraan
Sekolah-Keluarga-
Masyarakat
(Epstein &
Sanders, 2002)

Tabel 2 mengungkapkan bagaimana berbagai pemangku kepentingan (siswa, orang

tua, dan masyarakat) mengembangkan mekanisme adaptasi yang konstruktif dalam
menghadapi situasi di mana guru Kristen mengajar Pendidikan Agama Islam, dengan masing-
masing kelompok menunjukkan resiliensi dan kreativitas dalam memastikan
keberlangsungan pendidikan agama yang berkualitas, yang tercermin dari strategi-strategi
seperti pembelajaran mandiri oleh siswa, pendidikan agama tambahan dari orang tua, dan
program-program pendidikan berbasis masjid dari masyarakat, semua ini didukung oleh

kerangka teoritis yang relevan seperti Teori Ketahanan dan Konsep Pendidikan Holistik.

TRANSFORMASI | 73



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

4. Dampak Praktik Pembelajaran PAI bagi Pemahaman dan Sikap Beragama Siswa

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) oleh guru Kristen di SMP A dan SMP
B memberikan dampak yang beragam bagi pemahaman dan sikap beragama siswa Muslim.
Secara afektif, siswa menunjukkan toleransi dan kemampuan berinteraksi yang baik dengan
teman berbeda agama. Hal ini selaras dengan tujuan pendidikan multikultural untuk
mengembangkan kompetensi interaksi sosial lintas budaya dan agama (Aiman et al., 2023;
Darnela et al., 2024; Hasyda et al., 2023; Maulidiah et al., 2023; Sairazi, 2024; Salim et al.,
2023; Wahyono et al., 2022). Pengalaman berinteraksi dengan guru dan teman non-Muslim
dalam lingkungan belajar yang plural dapat menumbuhkan sikap saling menghormati dan
menghargai perbedaan.

Namun dari aspek kognitif dan psikomotorik, praktik pembelajaran PAI oleh guru
Kristen tampaknya belum optimal dalam mencapai tujuan PAI yang holistik. Pemahaman
siswa tentang PAI cenderung terbatas dan pemahaman agamanya minim. Dalam taksonomi
Bloom yang direvisi (Anderson & Krathwohl, 2001; Wilson, 2016), aspek kognitif mencakup
kemampuan mengingat, memahami, mengaplikasikan, menganalisis, mengevaluasi, dan
mencipta. Keterbatasan pemahaman siswa menunjukkan bahwa pembelajaran PAI belum
mencapai tingkatan kognitif yang lebih tinggi.

Sementara itu, temuan tentang siswa yang tidak bisa mengaji, tidak hafal bacaan
shalat dan surat pendek, serta tidak bisa adzan, menunjukkan adanya kesenjangan pada aspek
psikomotorik. Menurut taksonomi psikomotorik dari Dave (1970), keterampilan
psikomotorik mencakup tingkatan imitasi, manipulasi, presisi, artikulasi, dan naturalisasi.
Ketidakmampuan siswa dalam praktik ibadah dasar mengindikasikan bahwa pembelajaran
PAI belum mengembangkan keterampilan psikomotorik secara memadai.

Kesenjangan pencapaian tujuan pembelajaran PAI ini dapat dikaitkan dengan
kompetensi guru yang mengajar. Menurut Fajriana dan Aliyah (2019), guru PAI harus
memenuhi syarat substantif yaitu menguasai ilmu agama Islam dan syarat metodologis yaitu
menguasai metode pembelajaran PAI. Guru Kristen yang mengajar PAI, meskipun berusaha
mengikuti kurikulum dan buku teks, tetap memiliki keterbatasan dalam penguasaan substansi
dan metodologi PAIL. Hal ini berdampak pada kedalaman dan keluasan materi yang
disampaikan serta efektivitas metode pembelajaran yang digunakan.

Pembelajaran PAI oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B membawa dampak positif
bagi pengembangan sikap toleransi dan kemampuan interaksi sosial siswa dalam konteks
keberagaman. Namun praktik ini belum optimal dalam mencapai tujuan PAI secara utuh,

74| VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

terutama pada aspek kognitif dan psikomotorik. Keterbatasan kompetensi guru dalam
penguasaan substansi dan metodologi PAI berkontribusi pada kesenjangan pencapaian tujuan
pembelajaran.

Meskipun demikian, fenomena ini perlu dilihat sebagai realitas pendidikan di wilayah
minoritas Muslim yang memerlukan solusi kreatif dan kolaboratif. Pemerintah dan pemangku
kepentingan pendidikan perlu merumuskan kebijakan afirmatif untuk memastikan
ketersediaan guru PAI yang kompeten di setiap sekolah. Sementara itu, sekolah dapat
menjalin kemitraan dengan lembaga pendidikan Islam atau organisasi keagamaan untuk
mendapatkan dukungan dalam pengembangan kapasitas guru dan penyelenggaraan
pendidikan agama yang berkualitas. Dengan upaya strategis dan sinergis dari berbagai pihak,
diharapkan pembelajaran PAI dapat terlaksana secara optimal dan menghasilkan lulusan yang

tidak hanya toleran tetapi juga memiliki pemahaman dan keterampilan agama yang mumpuni.

5. Refleksi Fenomena terhadap Penerapan Kebijakan Pendidikan Nasional

Fenomena pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) oleh guru Kristen di SMP
A dan SMP B di Sulawesi Utara mencerminkan kompleksitas implementasi kebijakan
pendidikan nasional dalam konteks keragaman lokal. Secara legal formal, Undang-Undang
Sistem Pendidikan Nasional No. 20 Tahun 2003 pasal 12 dan Peraturan Pemerintah No. 55
Tahun 2007 pasal 4 telah mengamanatkan bahwa setiap peserta didik berhak mendapatkan
pendidikan agama sesuai dengan agama yang dianutnya dan diajarkan oleh pendidik yang
seagama. Namun dalam realitasnya, pemenuhan hak ini masih menghadapi tantangan di
lapangan.

Menurut teori kontingensi struktural, efektivitas penerapan kebijakan dipengaruhi
oleh kesesuaian antara karakteristik kebijakan dengan kondisi lingkungan implementasinya
(Donaldson, 1999; Taylor & Taylor, 2014). Dalam konteks pendidikan agama, ketersediaan
sumber daya manusia yang kompeten dan memadai merupakan faktor kunci keberhasilan
implementasi kebijakan. Ketiadaan guru PAI di wilayah minoritas Muslim seperti Sulawesi
Utara menunjukkan adanya kesenjangan struktural yang perlu diatasi.

Teori keadilan distributif menekankan pentingnya alokasi sumber daya yang adil dan
merata untuk memastikan kesetaraan akses dan kualitas layanan publik (Miller, 2017). Dalam
konteks pendidikan agama, disparitas ketersediaan guru PAI antara wilayah mayoritas dan

minoritas Muslim mencerminkan ketimpangan distribusi sumber daya pendidikan.

TRANSFORMASI | 75



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

Diperlukan kebijakan afirmatif untuk memastikan pemerataan guru PAI yang kompeten di
seluruh wilayah, termasuk di daerah terpencil dan minoritas.

Namun, implementasi kebijakan pendidikan agama juga perlu mempertimbangkan
realitas keragaman sosial budaya dan agama di Indonesia. Menurut Kymlicka (1995),
keragaman memerlukan pendekatan multikulturalisme yang mengakomodasi hak-hak
kelompok minoritas sembari menjaga kohesi sosial. Dalam konteks pendidikan agama,
diperlukan model pembelajaran yang inklusif dan dialogis, yang memungkinkan siswa untuk
mempelajari agamanya sendiri sekaligus mengembangkan pemahaman dan penghargaan
terhadap keragaman agama.

Fenomena pembelajaran PAI oleh guru Kristen di SMP A dan SMP B juga
merefleksikan pentingnya kolaborasi berbagai pemangku kepentingan dalam pemenuhan hak
pendidikan agama. Menurut Ansell dan Torfing (2014), tata kelola kolaboratif yang
melibatkan pemerintah, sekolah, orang tua, dan masyarakat dapat menghasilkan solusi
inovatif dan kontekstual untuk masalah-masalah publik yang kompleks. Dalam konteks
pendidikan agama di wilayah minoritas, sinergi antar pemangku kepentingan dapat
melahirkan model-model pembelajaran alternatif seperti team teaching, guru tamu, atau
pembelajaran berbasis masyarakat.

Sebagai penulis artikel ini, saya berpendapat bahwa fenomena pembelajaran PAI oleh
guru Kristen di SMP A dan SMP B menunjukkan urgensi penguatan implementasi kebijakan
pendidikan agama yang sensitif terhadap keragaman dan keadilan. Pemerintah perlu
mengambil langkah afirmatif untuk memastikan ketersediaan guru PAI yang kompeten dan
terdistribusi merata di seluruh wilayah. Namun, kebijakan ini juga harus diimbangi dengan
pengembangan model pembelajaran agama yang inklusif dan dialogis, yang mengakomodasi
hak belajar siswa sekaligus menumbuhkan sikap saling memahami dan menghormati dalam
keragaman.

Implementasi kebijakan pendidikan agama juga menuntut tata kelola kolaboratif
yang melibatkan sinergi proaktif dari pemerintah, sekolah, orang tua, dan masyarakat.
Kolaborasi ini dapat menghasilkan solusi kreatif dan kontekstual untuk menjamin pemenuhan
hak pendidikan agama yang berkualitas bagi setiap siswa, dengan tetap menghargai
keragaman sosial budaya dan agama di Indonesia. Dengan demikian, kebijakan pendidikan
agama tidak hanya menjadi instrumen pemenuhan hak konstitusional, tetapi juga wahana

penguatan toleransi dan kohesi sosial dalam keberagaman.

76 | VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

Kesimpulan

Penelitian ini mengungkap bagaimana guru Kristen mengajarkan pendidikan Islam
di sekolah-sekolah di Sulawesi Utara yang jumlah siswa Muslimnya minoritas. Hal ini terjadi
karena tidak cukup banyak guru Muslim yang berkualifikasi di daerah-daerah yang sebagian
besar penduduknya beragama Kristen, sehingga sekolah-sekolah harus meminta guru-guru
Kristen untuk mengajar mata pelajaran Islam. Meskipun para guru ini berusaha sebaik
mungkin untuk mengikuti pedoman pengajaran, mereka kesulitan untuk mengajarkan praktik-
praktik Islam secara menyeluruh, terutama dalam hal ibadah dan doa sehari-hari. Penelitian
ini menunjukkan temuan yang menarik - para siswa menjadi sangat menerima agama yang
berbeda, tetapi mereka tidak sepenuhnya memahami dan mengamalkan ajaran-ajaran Islam
dengan baik. Para orang tua dan anggota masyarakat memahami situasi yang sulit ini dan
membantu dengan mengajarkan anak-anak mereka tentang Islam di rumah dan melalui
kegiatan-kegiatan di masjid. Hal ini menunjukkan bagaimana keluarga-keluarga Muslim
minoritas bekerja keras untuk menjaga pendidikan agama mereka tetap hidup meskipun
menghadapi berbagai tantangan. Situasi ini menuntut perencanaan yang lebih baik untuk
memastikan guru-guru Islam yang berkualifikasi tersedia di mana-mana di Indonesia
khususnya di daerah yang penduduknya minoritas muslim. Ini juga merupakan contoh yang
baik tentang bagaimana pendidikan dapat membantu berbagai kelompok agama saling
memahami dengan lebih baik. Kasus unik ini menunjukkan bagaimana Indonesia berupaya
melindungi hak setiap orang untuk mempelajari agama mereka sambil menghadapi

tantangan-tantangan nyata dalam masyarakatnya yang beragam.

Ucapan Terima Kasih
Ucapan terima kasih kepada semua pihak yang terlibat baik sekolah yang menjadi
lokasi penelitian maupun pimpinan kampus yang selalu memberikan dukungan sehingga

artikel ini dapat diselesaikan dan dipublikasikan.

Referensi

Agbaria, A. K., & Obeid Shehadeh, H. (2022). “Minority within minority” or a “minority of
two majorities”: religious education and the making of Christian identity in Israel.
British Journal of Religious Education, 44(3), 256-270.

Aiman, U., Sudiana, I. N., & Putrayasa, I. B. (2023). Optimizing Reading Ability Through
the CIRC Model Assisted by Story Card Media in the Context of Multicultural

TRANSFORMASI | 77



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

Education in Elementary Schools. Kawanua International Journal of Multicultural
Studies, 4(2), 185-194.

Ambarita, J., & Ririhena, 1. (2022). Mengelola Keragaman Agama di Lembaga Pendidikan
Tinggi Institut Agama Kristen Negeri Ambon. Dialog, 45(1), 81-98.

Andersland, 1. (2019). Religion education, religious and national identity and the purpose of
education.

Anderson, L. W., & Krathwohl, D. R. (2001). A taxonomy for learning, teaching, and
assessing: A revision of Bloom’s taxonomy of educational objectives: complete
edition. Addison Wesley Longman, Inc.

Ansell, C., & Torfing, J. (2014). Public innovation through collaboration and design.
Routledge.

Anwar, K. (2021). Pancasila village, multicultural education and moderation of diversity in
Indonesia. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 221-234.

Azad, A., Sernbo, E., Svérd, V., Holmlund, L., & Bjork Bramberg, E. (2021). Conducting in-
depth interviews via mobile phone with persons with common mental disorders and
multimorbidity: the challenges and advantages as experienced by participants and
researchers. International Journal of Environmental Research and Public Health,
18(22), 11828.

Bader, V. (2003). Religious diversity and democratic institutional pluralism. Political Theory,
31(2), 265-294.

Baidhawy, Z. (2013). Building harmony and peace through multiculturalist theology-based
religious education: An alternative for contemporary Indonesia. In Peace education
and religious plurality (pp. 1-16). Routledge.

Barnes, L. P., & Davis, A. (2015). Religious education: Educating for diversity. Bloomsbury
Publishing.

Bian, X. (2020). Employment mismatch from a distributive justice perspective. European
Journal of Training and Development. https://doi.org/10.1108/EJTD-01-2020-0012

Chia, P. S. (2022). Pancasila and covenantal pluralism in Indonesia: A historical approach.
Transformation, 39(2), 91-98.

Cooper, J., Lewis, R., & Urquhart, C. (2004). Using participant or non-participant observation
to explain information behaviour. Information Research, 4-9.

Creswell, J. W. (2012). Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed.
Pustaka Belajar.

Daddow, A., Cronshaw, D., Daddow, N., & Sandy, R. (2021). Strengthening inter-cultural
literacy and minority voices through narratives of healthy religious pluralism in
higher education. International Journal of Inclusive Education, 25(10), 1174-1189.

Darnela, L., Sugitanata, A., & Mughits, A. (2024). Integrating Tyler and Banks’ Theories in
Curriculum Development: A Tracer Study Approach at UIN Sunan Kalijaga.
Kawanua International Journal of Multicultural Studies, 5(1), 86-102.

Dave, R. H. (1970). Developing and writing behavioural objectives. Educational Innovators
Press.

78| VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

De Jong, E. J., & Harper, C. A. (2005). Preparing mainstream teachers for English-language
learners: Is being a good teacher good enough? Teacher Education Quarterly, 32(2),
101-124.

Della Porta, D. (2014). In-depth interviews. Methodological Practices in Social Movement
Research, 228-261.

Donaldson, L. (1999). The normal science of structural contingency theory. Studying
Organizations: Theory and Method, 51-70.

Epstein, J. L., & Sanders, M. G. (2002). Family, school, and community partnerships.
Handbook of Parenting Volume 5 Practical Issues in Parenting, 406.

Etikan, 1. (2016). Comparison of Snowball Sampling and Sequential Sampling Technique.
Biometrics & Biostatistics International Journal.
https://doi.org/10.15406/bbij.2016.03.00055

Fajriana, A. W., & Aliyah, M. A. (2019). Tantangan guru dalam meningkatkan mutu
pendidikan agama islam di era milenial. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 2(2),
246-265.

Festinger, L. (1954). A Theory of Social Comparison Processes. Human Relations, 7(2), 117—
140. https://doi.org/10.1177/001872675400700202

Festinger, L. (1957). A theory of cognitive dissonance Row. Peterson and Company.

Festinger, L., & Carlsmith, J. M. (1959). Cognitive consequences of forced compliance. The
Journal of Abnormal and Social Psychology, 58(2), 203-210.
https://doi.org/10.1037/h0041593

Festinger, L., Riecken, H. W., & Schachter, S. (1956). When prophecy fails. University of
Minnesota Press. https://doi.org/10.1037/10030-000

Fitrah, M., & Luthfiyah. (2018). Metodologi penelitian: penelitian kualitatif, tindakan kelas
& studi kasus. CV Jejak (Jejak Publisher).

Fraser, J. W. (2016). Between church and state: Religion and public education in a
multicultural America. JHU Press.

Fuhr, E. (1996). Promoting Tolerance through Multicultural Education.

Gilead, T. (2019). Promoting Distributive Justice in Education and the Challenge of
Unpredictability. Studies in Philosophy and Education.
https://doi.org/10.1007/s11217-019-09655-2

Gilead, T. (2023). Conceptualizing distributive justice in education: a complexity theory
perspective. Journal of Philosophy of Education.
https://doi.org/10.1093/jopedu/ghad030

Gordon, S. C., & Arenstein, B. (2017). Interfaith education: A new model for today’s
interfaith families. International Review of Education, 63(2), 169-195.

Halafoff, A., Arweck, E., & Boisvert, D. (2018). Education about religions and worldviews:
Promoting intercultural and interreligious understanding in secular societies.
Routledge.

Hansen, O. H. B. (2013). Promoting classical tolerance in public education: what should we
do with the objection condition? Ethics and Education, 8(1), 65-76.

TRANSFORMASI | 79



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

Hasyda, S., Putrayasa, I. B., & Sudiana, 1. N. (2023). Integrating the Whole Language
Approach in Multicultural Education: Developing Reading Comprehension Skills
and Cross-Cultural Awareness in Elementary School Students. Kawanua
International Journal of Multicultural Studies, 4(2), 175-184.

Hefner, R. W. (2000). Profiles in Pluralism: Religion and Politics in Indonesia. THE PEW
PROGRAM ON RELIGION AND THE NEWS MEDIA THE LEONARD E.
GREENBERG CENTER FOR THE STUDY OF RELIGION IN PUBLIC LIFE
TRINITY COLLEGE HARTFORD, CONNECTICUT, 81.

Hefner, R. W. (2018). Routledge handbook of contemporary Indonesia. Routledge.

Hefner, R. W. (2021). Islam and institutional religious freedom in Indonesia. Religions, 12(6),
415.

Hendra, H., Khozin, K., [rwan, 1., & Anwar, S. (2024). Parent’s Contribution to Strengthening
Moral Awareness of Student Religiosity Behaviour. Al-Hayat: Journal of Islamic
Education, 8(1), 175-184.

Husson, N. M., Trangenstein, P. A., & Ketel, C. (2022). Education to Improve Point of Care
Documentation in Home Care Nurses: A Quality Improvement Project. CIN -
Computers Informatics Nursing. https://doi.org/10.1097/CIN.0000000000000811

Idris, F., Hassan, Z., Ya’acob, A., Gill, S. K., & Awal, N. A. M. (2012). The role of education
in shaping youth’s national identity. Procedia-Social and Behavioral Sciences, 59,
443-450.

Idrus, M. (2014). Evaluasi Kebijakan Pemerintah Dalam Penyelenggaraan Pendidikan Agama
Islam. El-Tarbawi, 8(1), 69-75.

Jackson, E., & Parker, L. (2008). “Enriched with Knowledge”: Modernisation, Islamisation
and the Future of Islamic Education in Indonesia. RIMA: Review of Indonesian and
Malaysian Affairs, 42(1), 21-53.

Kohlberg, L. (1971). Stages of moral development as a basis for moral education. Center for
Moral Education, Harvard University Cambridge.

Kosim, M., Mugoddam, F., Mubarok, F., & Laila, N. Q. (2023). The dynamics of Islamic
education policies in Indonesia. Cogent Education, 10(1), 2172930.

Kihle, L., Schmidt, U., Jacobsen, B. A., & Pettersson, P. (2018). Religion and state:
Complexity in change. Religious Complexity in the Public Sphere: Comparing
Nordic Countries, 81-135.

Ladeur, K.-H. (2008). The myth of the neutral state and the individualization of religion: The
relationship between state and religion in the face of fundamentalism. Cardozo L.
Rev., 30, 2445.

Listia, L. A., & Gogali, L. (2007). Problematika Pendidikan Agama di Sekolah: Hasil
Penelitian Tentang Pendidikan Agama di Kota Jogjakarta 2004-2006 (Problems in
Religious Education in Schools: Results of Studies on Religious Education in the City
of Yogyakarta 2004-2006). Jogjakarta: Institut Dian Interfidei.

Loh, S., de Oliveira, P. M. J., & Leite Gastal, F. (2001). Knowledge discovery in textual
documentation: Qualitative and quantitative analyses. Journal of Documentation.
https://doi.org/10.1108/EUM0000000007094

80| VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



Faradila Hasan

Lombardo, E., & Kantola, J. (2021). Social constructivism. In The Routledge Handbook of
Gender and EU Politics. https://doi.org/10.4324/9781351049955-5

Mamlok, D. (2023). The quest to cultivate tolerance through education. Studies in Philosophy
and Education, 42(3), 231-246.

Mariana, D., & Helmi, A. M. (2022). Madrasah Sebagai Lembaga Pendidikan di Indonesia.
Jurnal Pendidikan Tambusai, 6(1), 1907-1919.

Maulidiah, R. H., Nisa, K., Rahayu, S., Irma, C. N., & Fitrianti, E. (2023). Multicultural
Education Values in the Indonesian Textbooks: A Critical Discourse Analysis.
Theory and Practice in Language Studies. https://doi.org/10.17507/tpls.1303.11

Miles, M., & Huberman, A. (1994). Miles and Huberman Chapter 2. In Qualitative Data
Analysis.

Miller, D. (2017). Distributive justice: What the people think. In Distributive justice (pp. 135—
173). Routledge.

Moon, M. D. (2019). Triangulation: A method to increase validity, reliability, and
legitimation in clinical research. Journal of Emergency Nursing, 45(1), 103-105.

Naderifar, M., Goli, H., & Ghaljaie, F. (2017). Snowball Sampling: A Purposeful Method of
Sampling in Qualitative Research. Strides in Development of Medical Education.
https://doi.org/10.5812/sdme.67670

Nikula, P. T., Fusek, A., & van Gaalen, A. (2023). Internationalization of Higher Education
and Climate Change: A Cognitive Dissonance Perspective. Journal of Studies in
International Education. https://doi.org/10.1177/10283153221145082

Nord, W. A. (2014). Religion and American education: Rethinking a national dilemma. UNC
Press Books.

Nurwanto, & Cusack, C. M. (2017). Addressing multicultural societies: lessons from religious
education curriculum policy in Indonesia and England. Journal of Religious
Education, 64(3), 157-178.

O’Connor, E., McDonald, F., & Ruggiero, M. (2014). Scaffolding complex learning:
Integrating 21st century thinking, emerging technologies, and dynamic design and
assessment to expand learning and communication opportunities. Journal of
Educational Technology Systems, 43(2), 199-226.

Osborne, N., & Grant-Smith, D. (2021). In-Depth Interviewing. In Methods in Urban Analysis
(pp. 105-125). Springer. https://doi.org/10.1007/978-981-16-1677-8 7

Prior, W., Mellor, S., & Withers, G. (2001). Promoting social tolerance and cohesion through
education. Retrieved On, 12.

Raihani, R. (2015). Minority right to attend religious education in Indonesia. Al-Jami’ah:
Journal of Islamic Studies, 53(1), 1-26.

Raihani, R. (2018). Education for multicultural citizens in Indonesia: policies and practices.
Compare: A Journal of Comparative and International Education, 48(6), 992-1009.

Rosyada, D., & Nata, A. (2020). Politik Pendidikan Agama di Sekolah: Studi Tentang
Polemik Pendidikan Agama dalam Uu No. 20 Tahun 2003 Tentang Sistem
Pendidikan Nasional.

Roth, W.-M. (1997). The interaction of students’ scientific and religious discourses: Two case
studies. International Journal of Science Education, 19(2), 125-146.

Rukiyanto, B. A., Christiani, T. K., & Almirzanah, S. (2024). Religious education to develop
respect for plurality in Indonesia. Journal of Beliefs & Values, 1-16.

TRANSFORMASI | 81



Menjembatani Perbedaan Agama Melalui Pendidikan . . .

Sacerdote, B., & Glaeser, E. L. (2001). Education and religion. National bureau of economic
research Cambridge, Mass., USA.

Saifuddin, A. (2015). Eksistensi kurikulum pesantren dan kebijakan pendidikan. Jurnal
Pendidikan Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies), 3(1), 207-234.

Sairazi, A. H. (2024). Enhancing Marriage Age Awareness through Comprehensive Sexuality
Education: A Multicultural Approach in Rural Aluh-Aluh Besar, Kabupaten Banjar,
Indonesia. Kawanua International Journal of Multicultural Studies, 5(1), 15-25.

Salihin, N. (2021). Persilangan kultural dalam mengelola keberagaman pada masyarakat
muslim-kristen Siringio-Ringo Sumatera Utara. Religious: Jurnal Studi Agama-
Agama Dan Lintas Budaya, 5(2).

Salim, N. A., Adianto, S., & A’yuni, Q. (2023). Multicultural Learning Strategies to Improve
Social Care Character at an Elementary School: A Case Study at Muhammadiyah 6
Elementary School North Samarinda. Kawanua International Journal of
Multicultural Studies, 4(2), 195-211.

Schnabel, A., & Hjerm, M. (2014). How the religious cleavages of civil society shape national
identity. Sage Open, 4(1), 2158244014525417.

Southwick, S. M., Bonanno, G. A., Masten, A. S., Panter-Brick, C., & Yehuda, R. (2014).
Resilience definitions, theory, and challenges: interdisciplinary perspectives.
European Journal of Psychotraumatology, 5(1), 25338.

Sujatmoko, E. (2010). Hak warga negara dalam memperoleh pendidikan. Jurnal Konstitusi,
7(1), 181-212.

Taufik, M. (2020). Strategic role of Islamic religious education in strengthening character
education in the era of industrial revolution 4.0. Jurnal limiah Islam Futura, 20(1),
86-104.

Taylor, A., & Taylor, M. (2014). Factors influencing effective implementation of
performance measurement systems in small and medium-sized enterprises and large
firms: a perspective from Contingency Theory. International Journal of Production
Research, 52(3), 847-866.

Vygotsky, L. S. (1997). The historical meaning of the crisis in psychology: A methodological
investigation. The Collected Works of LS Vygotsky, 3, 233-343.

Wahyono, S. B., Budiningsih, A., Suyantiningsih, & Rahmadonna, S. (2022).
MULTICULTURAL EDUCATION AND RELIGIOUS TOLERANCE Elementary
School Teachers’ Understanding of Multicultural Education in Yogyakarta. Al-
Jami’ah. https://doi.org/10.14421/AJ1S.2022.602.467-508

Walker, A., Shafer, J., & liams, M. (2004). Not in my classroom: Teacher attitudes towards
English language learners in the mainstream classroom. NABE Journal of Research
and Practice, 2(1), 130-160.

Westerhoff, J. H. (2012). Will our children have faith? Church Publishing, Inc.

Wilson, L. O. (2016). Anderson and Krathwohl--Bloom’s taxonomy revised. Understanding
the New Version of Bloom’s Taxonomy.

Yusanto, Y. (2020). Ragam Pendekatan Penelitian Kualitatif. Journal of Scientific
Communication (Jsc), 1(1).

Zambeta, E. (2000). Religion and national identity in Greek education. Intercultural
Education, 11(2), 145-156.

82| VOL. 6 NO. 1 JULI 2024



